STK 33

Spinoza - Politisch-theologischer Traktat. Siebzehntes Kapitel.

Uber den jiidischen Gottesstaat

Es wird gezeigt, dass Niemand Alles auf die Staatsgewalt iibertragen kann, und dass dies auch nicht nothig
ist. Ueber den Staat der Juden, wie er zu Mosis Zeiten beschaffen war; wie nach dessen Tode von der Wahl
der Konige und iiber seine Vorziige; endlich iiber die Ursachen, weshalb der Gottesstaat untergehen und
sich ohne Aufstinde kaum erhalten konnte.

[222] Obgleich die im vorigen Kapitel enthaltene Betrachtung {iber das Recht der Staatsgewalt
auf Alles und iiber das ihr libertragene natiirliche Recht des Einzelnen mit der Praxis so ziemlich
stimmt, und die Praxis so eingerichtet werden kann, dass sie ihr sich immer mehr anndhert, so
ist sie doch in vielen Punkten blosse Theorie geblieben. Denn Niemand wird ja seine Macht
und folglich auch sein Recht auf einen Anderen so iibertragen konnen, dass er aufhdrt, ein
Mensch zu sein, und es wird nie eine solche Staatsgewalt geben, die Alles so ausfiihren kann,
wie sie will.

[Spinoza macht sich Uber seine idealkonstruierte politische Theorie keine
Illusionen: Vorerst stimme nur ( aber ,,so ziemlich™) die Planungstheorie der
neuen Staatsgewalt, aber deren Praxis und Realitat mussen sich noch
tichtig bemihen, dem Ideal nahezukommen: Das Schema der Utopie ist
gefunden, fehlt noch die gelebte und lebbare Realitat.

Wir fragen uns allerdings, inwiefern eine Untersuchung des judischen
Gottesstaates, der sich hach dem Exodus der Juden aus dem pharaonischen
Agypten griindete, neue Erkenntnisse in der Sache Demokratiegriindung
bieten kénnte. Auch scheint Spinoza die Entmenschlichungs-Methoden der
vormodernen - religiobsen oder/und politischen - Gewaltregime zu
unterschatzen. Die Verfolgung der Juden in Spanien, das Wdulten der
Inquisition, die auch Christen der ,falsch glaubenden™ Konfessionen und
frei denkende Gelehrte (wie Giordano Bruno) offentlich verbrannte, kann
ihm nicht verborgen geblieben sein. Millionen Opfer, die noch zu ihren
Lebzeiten aufhdérten, ,ein Mensch zu sein.”

Formal bleibt es aber richtig, daB ein Staat ohne Privatrecht, ein Ungeheuer
ware. Und von diesem kdnnte uns ein fundamental religiéser Gottesstaat
bewahren? Aus dem Iran des aktuellen Ayatollah-Staates hdéren wir
Gegenteiliges.]

Sie wiirde vergeblich den Unterthanen befehlen, den Wohlthiter zu hassen oder den
Beschiddiger zu lieben, von Verleumdungen sich nicht verletzt zu fiihlen, sich von der Furcht
nicht befreien zu wollen und Anderes dergleichen mehr, was aus den Naturgesetzen sich
ergiebt. Auch lehrt dies die Erfahrung meines Erachtens[222] deutlich; denn nirgends haben
die Menschen ihr Recht in der Art abgetreten und ihre Macht so auf einen Anderen iibertragen,
dass Die, welche dieses Recht und diese Macht empfingen, jene nicht mehr fiirchteten, und dass
ithrer Herrschaft nicht von den Biirgern, obgleich sie ihrer Rechte beraubt waren, mehr als von
den Feinden Gefahr drohte.


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.
http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

[Spinozas politische Kategorien sind kaum noch verstandlich.
~Verleumdungen und Beleidigungen®™ sind in aller Regel keine politischen
Agenda, auch ,hassen"™ und ,lieben™ sind es nicht, so sehr die Religionen
und die linksgrine Ideologie unserer Tage damit Politik machen méchten.

Auch seine ,Naturgesetze®, die er mit moralischen Gesetzen gleichstellen
mdchte, verweisen nur auf seinen vormodernen Naturrechtsbegriff zurlck,
der in der katholischen Theologie (jedenfalls intra muros) bis heute - aber
im Gewande der Philosophie des Aquinaten- dominiert. Zu bezweifeln ist
auch Spinozas These, daB die Regierenden ihre Untertanen meistens mehr
firchten als ihre &uBeren Feinde. Erst in einer real und wirklich
existierenden Demokratie missen die Regierenden Neuwahlen filrchten,
und wenn diese ,Neuwahlen“ als tberflissige Ubung denunziert oder als
gefahrliche Anwandlung unzufriedener Burger verhindert werden, droht das
Gebaude, auch wenn es bereits seit mehr als hundert Jahren bewohnt wird,
zu implodieren]

Wenn freilich die Menschen ihres natiirlichen Rechtes so beraubt werden konnten, dass sie
spéter nichts mehr vermdchten, als was die Inhaber der Staatsgewalt gestatteten, dann kdnnte
diese allerdings ungestraft auf das Gewaltthétigste iiber ihre Unterthanen herrschen; allein dies
wird Niemand in den Sinn kommen. Deshalb muss man anerkennen, dass Jeder sich viele
Rechte zuriickbehilt, die deshalb nicht von dem Belieben eines Anderen, sondern nur von ihm
abhédngen.

[Spinoza ahnte nicht, daB just solche ,Inhaber der Staatsgewalt"
geschichtsmachtig werden kénnten, um ,auf das Gewalttatigste Uber ihre
Untertanen zu herrschen™. Und wieder fragen wir uns, ober er die
Monarchien seiner Zeit als eher gewaltfreie Staatsgewalten erlebt hat. Sein
Exil in Holland spricht nicht daftr. Sehr naiv, weil ,vertragsrechtlich®
gedacht, ist sein Vorschlag, jeder Blrger moge sich Rechte, die ,,nur von
ihm abhangen™ vor der Staatsgewalt ,zurlickbehalten.” Die Genesis von
Staaten, gleich welcher Art, wird wohl auch von Vertragen begleitet, aber
kaum zwischen Regierenden und Blrgern. Davon weiB3 jeder EU-Blrger
mittlerweile ein anklagendes Lied zu singen.]

Um indess die Grenzen, wie weit das Recht und die Macht der Staatsgewalt sich erstreckt,
richtig einzusehen, ist festzuhalten, dass die Macht der Staatsgewalt nicht blos darin besteht,
dass sie die Menschen durch Furcht zwingen kann, sondern in Allem, wodurch sie tiberhaupt
sich Gehorsam verschaffen kann; da nicht der Grund des Gehorsams, sondern der Gehorsam
die Unterthanen macht. Aus welchem Grunde auch Jemand beschliesst, das Gebot der
Staatsgewalt zu vollziehen, sei es aus Furcht vor Strafe oder aus Hoffnung oder aus Liebe zum
Vaterlande oder aus Antrieb eines anderen Gefiihls, so iiberlegt er zwar nach seinen eigenen
Gedanken, aber handelt dennoch nach dem Gebot der hochsten Gewalt. Also kann man nicht
deshalb, dass Jemand etwas freiwillig thut, sofort schliessen, er handle aus seinem und nicht
nach dem Rechte der Staatsgewalt.

[Spinozas radikal vormoderne und vordemokratische Ansicht der
~demokratischen Dinge" gibt sich zu erkennen: Furcht und Gehorsam
~machen" den gesuchten Untertanen, und ohne Untertan kein Staat. Doch
die Tautologie, daB jeder, der die Gebote der Staatsgewalt vollzieht, die



Vorschlage seiner ,eigenen Gedanken" hintanstellt, erflllt lediglich das
Gebot des (sakular-politischen) Gehorsams, vergiBt aber die Kontrollpflicht
seines Gewissens. Als die Nazis den Massenmord (des Holocaust) planten
und durch gehorsame Untertanen ausfiihren lieBen, gelang es ihnen,
brauchbare Mehrheiten des Volkes der ,Dichter und Denker" auf ihre Seite
zu ziehen. Das soll nie wieder geschehen, beteuert der , Michel® von 2025,
indem er sich in der AfD-Falle abermals als gehorsamer Untertan betatigt,
- und abermals mit dem Beifall der Kirchen.

Die hochste Gewalt verfigt immer nur Udber ein umstrittenes
Kollektivgewissen, niemals Uber ein Ichgewissen. Aber Monarchen und
Papste scheinen beides vereinbaren zu kdnnen: Gottes Gerechtigkeit und
reines Ichgewissen. Also glaubten sie, als vollkommen Schuldlose, die
Verfolgung Andersdenkender auf ihrem Staatsgebiet zulassen zu kdnnen.
Und schon die Inquisition schien einen unubertreffbar untertanigen
Untertan ,machen" zu kdnnen.

Wie l|aBt sich daher das Recht des ,Einzelnen® mit dem Recht der
Staatsgewalt vereinbaren? Auch diese Frage wurde unterm vormodernen
Vertragsparadigma anders formuliert: Welche Vertrage sind moéglich und
geboten, um zwischen Staats-Oberen und Staats-Untertanen einen
gerechten Frieden herzustellen? Wobei Spinoza seinen ,befreiten
~Einzelnen™ als selbstandigen Vertragspartner voraussetzt, obwohl er als
(vormoderner) Untertan auf seine Selbstandigkeit immer schon verzichtet
hatte.]

Denn da man sowohl durch Liebe veranlasst, wie durch Furcht gendthigt, um einem Uebel zu
entgehen, aber immer nach eigner Ueberlegung und eignem Entschluss handelt, so giebt es
entweder keine Staatsgewalt und kein Recht iiber Unterthanen, oder es erstreckt sich auf Alles,
was bewirkt, dass die Menschen ihr nachzugeben sich entschliessen. Was ein Unterthan thut,
der den Befehlen der Staatsgewalt nachkommt, mag er dabei durch Liebe bestimmt oder durch
Furcht getrieben werden oder, was das Gewdhnlichere ist, von Hoffnung und Furcht zugleich,
oder aus Ehrfurcht, was ein aus Furcht und Bewunderung zusammengesetztes[223] Gefiihl ist,
oder aus irgend einer Ursache, der handelt nach dem Befehle des Staates, aber nicht nach seinem
Recht.

[Liebe und Furcht sind keine Primarursachen, noch weniger Primargrinde,
um das Feld zwischen Staatsgewalt und Untertanen-Rechten auszuloten
oder gar verbindlich festzulegen. Auch in seiner Ethik findet sich dieser
Fehler: Empfindungen, more geometrico erfaB8t, fungieren wie stabile
Begriffe des (Zusammen-)Lebens der ,Einzelnen® in ihrem Staat. Spinozas
Liebe und Frucht sind noch weit von Kants moralisch-politischen
Achtungsbegriffen entfernt.]

Dies ergiebt sich auch klar daraus, dass der Gehorsam nicht sowohl die dussere Handlung als
die innere der Seele angeht. Deshalb ist der unter der Gewalt eines Anderen, welcher aus voller
Seele allen seinen Befehlen zu gehorchen bereit ist, und deshalb hat Der die grosste Gewalt,


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

welcher iiber die Gemiither der Unterthanen herrscht. Hitten Diejenigen die grosste Gewalt, die
am meisten gefiirchtet werden, so besédssen sie die Untergebenen des Tyrannen; denn diese
werden von ihren Tyrannen am meisten gefiirchtet.

[Die Unterscheidung zwischen , auBerer und innerer Handlung" folgt bereits
der Unterscheidung zwischen Gewissen und Handeln, die Kant
begriffsgenau ausbuchstabieren wird. Im vorliegenden Fall konstruiert
Spinoza den Idealfall eines Gewissens, das sich allen Befehlen seines
Staates unterwirft, doch ohne zwischen dem Staat des Tyrannen und dem
Staat von Nicht-Tyrannen genau zu unterscheiden. In seinem Exilstaat
Holland konnte er Uber den Begriff und die Realitdat eines ,Freistaates"
fiundig werden.]

Wenn man auch der Seele und der Zunge nicht gebieten kann, so stehen doch die Geister in
gewissem Sinne unter dem Befehl der Staatsgewalt, da sie viele Mittel hat, um den grossten
Theil der Menschen das glauben, lieben oder hassen zu machen, was sie will. Wenn dies also
auch nicht auf ausdriicklichen Befehl der Staatsgewalt geschieht, so geschieht es doch, wie die
Erfahrung geniigend lehrt, durch das Ansehn und die Leitung dieser Gewalt, d.h. durch ihr
Recht. Deshalb kann man sich ohne Widerspruch Menschen vorstellen, die vermoge des
blossen Rechts des Staates glauben, lieben, hassen, verachten und iiberhaupt in Affekt gerathen.

[Ein Kurzschluss, der tief blicken |aBt: Ein Staat, der den Willen und das
Geflihlsleben seiner Untertanten manipuliert, um seine Zwecke
durchzusetzen, steht auf der Kippe von Demokratie zur Diktatur, wie soeben
das Beispiel von Deutschland 2025 ebenso beeindruckend wie beschamend
vorfuhrt. ,Hass-Verbotsgesetze®™ waren bereits das Menetekel einer
Entwicklung, die nicht nur Deutschlands Demokratie in Europa zu
zerschlagen droht.]

Obgleich ich hiernach das Recht und die Macht des Staates sehr ausgedehnt auffasse, so kann
sie doch nie so gross sein, dass deren Inhaber ohne jede Schranke die Macht zu Allem, was sie
wollen, hdtten. Ich glaube dies schon hinreichend dargethan zu haben. In welcher Weise aber
die Staatsgewalt einzurichten ist, dass sie demnach gesichert bleibt, dies zu zeigen, ist, wie
gesagt, nicht meine Absicht. Um indess dahin zu gelangen, wohin ich will, werde ich das
beriihren, was zu diesem Zwecke vorziiglich die gottliche Offenbarung dem Moses gelehrt hat,
und ich werde dann die Geschichte und Erfolge der Juden in Erwigung nehmen, woraus sich
dann ergeben wird, was den Unterthanen zur grosseren Sicherheit und zum Wachsthum des
Staats von der hochsten Gewalt zugestanden werden kann.

[Ein enttauschender Abgang Spinozas in die judische
Offenbarungsgeschichte: Statt sich des Problems der Gewaltenteilung im
klnftigen freien Staat anzunehmen, um einen Unterschied zwischen
tyrannischen und nicht-tyrannischen Staatsformen zu finden, sollen wir
vernehmen, was Moses selbst und seinen Untertanen gelehrt wurde. Das
gobttliche Recht der judischen Urgeschichte soll uns politische mores
lehren.]



Vernunft und Erfahrung lehren deutlich, dass der Bestand des Staates vorziiglich von der Treue
der Unterthanen und von ihrer Tugend und Beharrlichkeit abhéngt,[224] mit der sie die Befehle
befolgen; allein es ist nicht so leicht ersichtlich, wie die Unterthanen behandelt werden miissen,
damit sie bestindig treu und tugendhaft bleiben; denn sowohl die Regierenden wie die
Regierten sind Menschen und zur Lust ohne Arbeit geneigt. Wer den wechselnden Sinn der
Menge erfahren hat, verzweifelt beinahe daran, weil sie nicht durch die Vernunft, sondern nur
durch die Affekte sich leiten ldsst, und weil sie zu Allem bereit ist und leicht durch Geiz oder
Ueppigkeit verdorben wird.

[Unwillklrlich ist man versucht, unhéflich direkt zurickzufragen: Und
wovon hangen die Treue und der Gehorsam der Untertanen ab? Hoffentlich
nicht nur von ihrer Treue zur Treue, nicht nur von ihrem Gehorsam zum
Gehorsam. Denn in diesem Fall waren sie Basistugenden, die sich selbst
begriindet hatten. Werden diese zu moralischen Normen erhoben, ist der
Staat des Gesinnungsterrors mitbegrindet und Realitat.

Doch auf der anderen Seite ist der ,wechselnde Sinn der Menge" ein
Dauerproblem flr jede StaatsfUhrung. Nicht durch Vernunft (more
geometrico?) beherrschen die meisten ihre Affekte (Spinozas
Generalbezeichnung flr das Imperium der Empfindungen) sondern sie
lassen sich durch den Wechsel der Affekte (ver)flihren. Oft folgen sie sogar
einer ,Lust ohne Arbeit", welches Laster von Spinoza gewiB3 gemieden und
perhorresziert wurde. Auffallig, daB Spinoza seine Reise zu Moses im
Folgenden mehrmals aufschiebt.]

Jeder Einzelne meint Alles zu verstehen und will, dass Alles nach seinem Sinn geschehe; er
hélt etwas fiir unbillig oder billig, fiir ungerecht oder gerecht, nur soweit es thm Schaden oder
Nutzen bringen kann; aus Ehrgeiz verachtet er Seinesgleichen und ldsst sich von ihnen nicht
leiten; aus Neid tliber grossere Ehre oder Gliicksguter, die doch niemals gleich sind, wiinscht er
den Anderen Uebles und erfreut sich daran. Ich brauche nicht Alles herzuzihlen; denn Jeder
weiss, zu welchen Lastern die Verachtung des Bestehenden und die Begierde nach Neuem
sowie der Jahzorn und die Verachtung der Armen die Menschen oft verleiten, und wie sehr
diese Leidenschaften ihre Seele erfiillen und bewegen.

[Im Grunde vollzieht Spinoza mit seinem ,allwissenden Einzelnen", der sich
als Mittelpunkt des Ganzen versteht, einen Abgesang auf den ,befreiten
Einzelnen“, den er zugleich als ,Vertragspartner" seiner (,Freistaats-)
Demokratie bendtigt. Psychologische Empfindungs- und
Begehrungskategorien taugen nicht Zu (moral-) politischen
Begrindungskategorien. ]

Es ist also die Aufgabe und Arbeit, dem Allen zuvorzukommen und die Staatsgewalt so
einzurichten, dass fiir den Betrug kein Raum bleibt, und Alles so zu ordnen, dass Alle trotz
ihres verschiedenen Sinnes das oOffentliche Recht dem eigenen Nutzen voranstellen. Die
Notwendigkeit trieb hier, Vieles auszudenken; allein man ist nie dahin gelangt, dass der
Staatsgewalt von ihren Biirgern weniger Gefahr als von ihren Feinden drohte, und dass die
Inhaber nicht mehr jene als diese fiirchteten.


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

[Anstatt nun mit Kant auf die Steigerung der Moralitat der ,,Einzelnen™ oder
mit Hegel auf eine verninftige Sittlichkeit des Staates zu setzen, setzt
Spinoza auf einen ,totalen Nachtwachterstaat®, dessen Strafrecht,
Uberspitzt ausgedriickt, allen Straftaten zuvorkommt. Und dennoch mufBte
diese Staatsgewalt ihre Blrger mehr flrchten als ihre duBeren Feinde. Der
Kampf gegen die Gefahr eines Burgerkrieges im Inneren Uberwog alle
Kriege gegen andere Staaten. ]

Ein Zeugniss hierfiir ist der von Feinden unbesiegte Romische Staat, der so oft von seinen
Biirgern besiegt und jammerlich unterdriickt worden ist; besonders in dem Biirgerkriege des
Vespasian gegen Vitellius, den man bei Tacitus im Anfang des 4. Buchs seiner Geschichten
nachlesen kann, wo er das elende Aussehen der Stadt schildert. Alexander schitzte, wie Curtius
am Ende des 8. Buchs sagt, den Ruhm bei dem Feinde mehr als bei dem Biirger, weil er
fiirchtete, dass seine Grosse von den Seinigen zerstort werden konne u.s.w. In Furcht vor seinem
Schicksal, bittet er seine Freunde: ,,Schiitzt mich nur vor[225] innerem Betruge und den
Nachstellungen meiner Angehorigen; den Gefahren des Krieges und der Schlacht werde ich
ohne Furcht entgegengehen.*

[Moses muB nun neuerlich warten: das Beispiel Roms und Alexanders sind
zu verlockend, um die Notwendigkeit eines starken Staates zu belegen, der
die Kampfe in seinem Inneren ,unter Kontrolle" hat.]

Philippus war in der Schlacht gesicherter als im Theater; der Hand der Feinde ist er oft
entgangen, der Hand seiner Angehdrigen konnte er nicht entflichen. Auch wenn Ihr an das Ende
anderer Konige denkt, werdet Thr mehr zdhlen, die von den Ihrigen wie von den Feinden
getddtet worden sind.« (Curtius, Buch 9, §. 6.) Deshalb haben die Konige, die ehedem die
Herrschaft gewonnen, zu ihrer Sicherheit zu verbreiten gesucht, dass sie von den unsterblichen
Gottern abstammen. Sie glaubten, dass, wenn nur ihre Unterthanen und Alle sie nicht als
Ihresgleichen betrachteten, sondern fiir Gotter hielten, sie sich lieber von ihnen beherrschen
lassen und ihnen eher sich unterwerfen wiirden.

[Eine ebenso kihne wie problematische These Spinozas: die Kbénige der
griechischen und rémischen Antike hatten sich als Nachgeborene und Erben
der ,unsterblichen Goétter™ verklindet, um sich gegen ihre Untertanen und
inneren Feinde unantastbar zu machen. Als Leser der antiken Historiker
muB er gewuBt haben, daB das Koénigtum in beiden antiken Kulturen deren
Art von Demokratie vorausging. Die selbsternannten ,Goétter™ griffen
insofern auf eine ,bewahrte™ und auch geflirchtete Tradition zurtick. Man
fiurchtete und bekampfte eine ,RlUckkehr der Konige", um am Ende der
Konsulats-Demokratie sogar unter Kaisern leben zu missen.

Aber der Verdacht erhebt sich, daBB der Jude Spinoza, sofern er in Holland
noch einer geblieben war, das Treiben der Heiden mit scheelen Augen
angesehen haben muB. Diese rechneten immer noch mit existierenden
Goéttern, obwohl Jehova schon langst eine héhere Gotteswahrheit fir die
auserwahlten Seinen geoffenbart hatte. (Moses steht insofern unendlich


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

oder inkommensurabel hdéher als Alexander und Caesar.) Fur Israel, - seit
Moses das Land des Krieges um den wahren Gott -, war der Auftrag der
Offenbarung unmiBverstandlich: Beseitigt alle Kulte der Heiden, nicht nur
die des Baals in der Ebene von Bekaa), denn ,sie sind Gott ein Greuel."]

So iiberredete Augustus die Romer, dass er von Aeneas, dem Sohn der Venus, abstamme, der
zu den Gottern gerechnet werde; er wollte, dass er in Tempeln und Gétterbildnissen durch
Flamines und Priester verehrt wiirde (Tacit. Annal. Buch 1); Alexander wollte als der Sohn
Jupiter's gegriisst sein; er that das absichtlich, nicht aus Stolz, denn er antwortet auf den
Vorwurf des Hermolaus: »Es war beinahe l4cherlich, dass Hermolaus verlangte, ich sollte dem
Jupiter entgegentreten, durch dessen Orakel ich anerkannt werde. Habe ich auch die Antworten
der Gotter in meiner Gewalt? Er hat mir den Namen des Sohnes gegeben; es war rathsam, in
der Sache selbst das anzunehmen, was ich beabsichtige. Wenn nur auch die Inder mich fiir einen
Gott hielten; denn auf dem Ruhm beruht der Krieg, und das Falsche hat durch den Glauben die
Stelle des Wahren vertreten.« (Curtius, Buch 8, §. 8.) Er deutet zugleich den Grund der
Tauschung an.

[Keiner der vielen Kaiser und Konsuln in der Geschichte des Imperiums
muBte die Rdmer (welche genau? Senat oder Plebs? von ihrer Goéttergenese
Uberzeugen. Spinoza scheint sich Uber die historischen Bedingungen, unter
denen ein universaler religioser Konsens moglich und wirklich wird, nicht
aufgeklart zu haben. DaB eine judische Sekte diesen Konsens zu Fall
bringen wirde, war nicht vorhersehbar, selbstverstandlich nicht diese
Sekte als Sekte, sondern die als Kirche vdéllig neuorganisierte Sekte.

In der Sicht der mosaischen Religion konnten die polytheistischen
Religionen der Heiden nichts als unbemerkter Betrug sein. Und ein
lacherlicher noch dazu, wie die im Folgenden angefihrten Lesefrlichte
Spinozas belegen.

Sein ,poetisches" Konstrukt, wonach Augustus die Rémer ,lberredete",
wilrde Spinoza fir Moses wohl nicht gelten lassen. Nur das Reden Gottes zu
Moses und dessen eigenes Reden zum Volk Israel sei bewiesen: durch die
Schrift, die es ,aufgeschrieben™ hat. Und gegen die ehrwlirdigen Autoren
der Blcher des AT muBte Vergil den Klrzeren ziehe. Ein sdkularer
Historiker von heute wirde konstatieren: welche
Paradigmenungerechtigkeit! Und ein postmodern woker Historiker wdirde
anklagen: welch' bésartige ,,Kolonisierung der Geschichte". Mit einem Wort:
drei Dummbheiten auf einen Schlag.]

Dies thut auch Kleon in seiner Rede, mit der er die Macedonier zu iiberreden suchte, dem
Konige beizustimmen; denn nachdem er durch staunende Erzdhlung des Ruhmes von
Alexander und durch Aufzihlung seiner Verdienste der Tduschung den Schein der Wahrheit
aufgedriickt hatte, geht er so auf den Nutzen iiber: »Die Perser verehren ihre Konige nicht blos
aus Frommigkeit, sondern auch aus Klugheit als Gotter; denn die Majestét ist der Schutz des
Heiles,« und endlich schliesst er so: »er selbst werde, wenn der Konig sich zum Mahle[226]
niedergelassen habe, sich zur Erde werfen; dasselbe miissen die Uebrigen, vorziiglich die mit
Weisheit Begabten thun.« (Curtius, Buch 8, §. 5.)


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Die Macedonier waren indess kliiger, und nur ganz rohe Menschen lassen sich so offen
hintergehen und aus Unterthanen zu Sklaven fiir Anderer Nutzen machen. Andere vermochten
eher den Glauben zu verbreiten, dass die Majestit heilig sei und Gottes Stelle auf Erden vertrete,
und von Gott und nicht durch die Stimme und Einwilligung der Menschen erwahlt sei, vielmehr
durch die Vorsehung und gottliche Hiilfe besonders erhalten und geschiitzt werde. In dieser Art
haben die Monarchen noch Anderes zur Sicherung ihrer Herrschaft ausgedacht; ich lasse es
jedoch bei Seite, um auf das zuriickzukommen, was ich mir vorgesetzt habe. Ich werde, wie
gesagt, nur das beriihren und erwégen, was fiir diesen Zweck vorziiglich die gottliche
Offenbarung dem Moses gelehrt hat.

Der letzte und erste Grund des ebenso globalen wie unausrottbaren
Antisemitismus, der sich heute als kollektiver Anti-Israelismus betatigt, ist
evident: Eine Religion, die sich flr die auserwahlte aller und somit flir den
geliebtesten Liebling Gottes halt und an diesem Glauben festhalt, -durch
Jahrtauende und trotz permanenter Angriffe und Vernichtungsversuche
ihrer Feinde, muB den Neid und HaB der weniger Geliebten auf sich ziehen.

Wie lange brauchte allein das Christentum, um einen neuen Willen Gottes
zu konstruieren, der eine friedliche Koexistenz beider biblischen Religionen
winscht und gebietet. Die nicht mehr biblische dritte Religion der
angeblichen Brider Abrahams sucht heute nach einem nochmals anderen
Gotteswillen, der auch ihren Heiligen und Martyrern des globalen Jihad
einen Zugang in eine vernlunftige Menschheitsfamilie verschaffen soll. Aber
nicht alles, was konstruierbar ist, ist auch realisierbar.]

Ich habe schon in Kap. 5 gesagt, dass die Juden nach dem Auszug aus Aegypten keines Volkes
Rechte mehr unterthan waren, sondern nach Belieben sich ein neues Recht geben und ein Land
nach Belieben besetzen konnten.

Denn nachdem sie von der unertréglichen Unterdriickung der Aegypter sich befreit hatten und
keinem Sterblichen durch Vertrag verpflichtet waren, hatten sie ihr natiirliches Recht auf Alles,
was sie vermochten, wieder erlangt, und Jeder konnte von Neuem {iberlegen, ob er es behalten
oder abtreten und einem Anderen iibertragen wolle.

[Spinozas ,nach Belieben" ist wiederum ,vertragsrechtlich® gedacht und
~ermoglicht®. Spinoza glaubt in der Tat, die Tatsach(en) der agyptischen
Rechte, unter denen die versklavten Juden (wie viele Jahrhunderte?) mehr
vegetierten als lebten, als wie nicht geschehen aus dem Geist der
~entlassenen® Juden léschen zu kénnen. Seine ,Geschichtsschreibung® ist
naiv ,theologisch"®, sie setzt mit der Befreiung vom agyptischen Joch, Utber
die er kein Wort verliert, eine tabula rasa in der judischen Geschichte
voraus, offenbar im Glauben, daB doch nur eines entscheidend gewesen
sei: Jehovas Gegenwart und Treue.

Dieses Heilsmodell des AT wird der realen jldische Geschichte unterlegt,
was aber die weitere jidische Geschichte nicht vor noch grausameren Ubel
bewahrte. Und insofern als sich selbst erflillende Prophezeiung betatigte.



Das ,Modell" ist auch nach dem Holocaust wiedergekehrt, den bekanntlich
das wahnsinnig gewordene Volk der Dichter und Denker ausflihren zu
mussen glaubte, um eine neue Menschheit auf einen tausendjahrigen Weg
zu bringen. Deren Untertanen hatten einen neuen Flhrer gefunden, einen,
der andere und kraftigere Abenteuer versprach als Goethe und Hegel. -
Die Juden von heute sind gespalten; die einen glauben an den alten Jehova,
die anderen an einen neuen Jehova, der sich jedoch noch nicht klar
offenbart habe, weil der Sinn der modernen Staatsgriindung Israels mit
Kriegen erkauft wurde, die man sich (sagen die Getreuen des alten Jehova)
erspart hatte, wenn man auf den Messias als einzig berechtigten judischen
Staatsgrinder gewartet hatte.]

In diesem natiirlichen Zustande beschlossen sie auf den Rath Mosis, dem sie am meisten
vertrauten, ihr Recht auf keinen Sterblichen, sondern nur auf Gott zu iibertragen, und Alle
versprachen, ohne viel zu zdgern, laut, dass sie Gott in allen seinen Befehlen unbedingt
gehorchen und kein anderes Recht anerkennen wollten, als was er durch die Offenbarung der
Propheten als solches verkiinde.

[Die Ausschmilckungen Spinozas, der einen Augenzeugen spielt, der
wirklich dabei war, sind entlarvend: ,ohne viel zu zdgern™ stimmten sie
~laut® dem neuen Vertrag zu: Moses hatte sie mit Gottes Worten lGberzeugt.
Spinoza scheint nicht beflirchtet zu haben, als Marchenerzahler angeklagt
zu werden.]

Dieses Versprechen oder diese Rechtsiibertragung auf Gott ist ebenso geschehen, wie ich sie
oben fiir eine gemeinsame Gesellschaft dann angenommen habe, wenn die Einzelnen ihres
natiirlichen Rechtes sich entdussern wollen. Denn sie haben ausdriicklich durch Vertrag (Exod.
XXIV. 7) und Eid ihr natiirliches Recht freiwillig und ohne Zwang und Furcht vor Drohungen
abgetreten und auf Gott iibertragen; und damit der Vertrag[227] genehmigt und fest bleibe und
frei vom Verdacht des Betruges, hat Gott nichts eher mit ithnen ausgemacht, als bis sie seine
wunderbare Macht erfahren hatten, die allein sie gerettet hatte, und die allein in Zukunft sie
erhalten konnte (Exod. XIX. 4, 5).

[Geradezu ,erbarmungslos unterwirft Spinoza die Moses-Geschichte des AT
seinem ,philosophischen™ Vertrags-Narrativ, als wollte er sich bei seiner
Synagoge wieder beliebt machen.]

Denn deshalb, weil sie glaubten, dass nur Gottes Macht sie erhalten konne, {ibertrugen sie ihre
ganze natiirliche Macht, sich zu erhalten, die sie selbst zu haben friiher geglaubt haben mochten,
auf Gott, und folglich auch all ihr Recht. Den Staat der Juden erhielt deshalb Gott allein
aufrecht, und vermoge des Vertrages wurde er deshalb allein mit Recht der Staat Gottes genannt
und Gott mit Recht der Konig der Juden.

[Ein Philosoph, der sich um die theoretische Grundlegung eines freien
Staates im 18. Jahrhundert bemuht, kennt und glaubt zugleich an einen
Staat, den ,Gott allein aufrecht erhalt"? Man moéchte annehmen, dafl


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Spinoza flir einen Moment allzu sehr auf das Pferd der theologischen
Symbolrede setzte, auf eine Predigt im Geist des wirklich predigenden
Moses. Dieser wirbt um einen Vertrag mit dem, der ihn ,herabgesandt"
hatte, und die frei auserwahlten und ernannten Vertragspartner stimmten
begeistert und ,laut" zu. Papyrus und Griffel kamen nicht zum Einsatz, ein
Felsen, Gbersat mit frisch geoffenbarten Gebote, muBte geniligen.]

Deshalb waren die Feinde dieses Staates die Feinde Gottes, und wer die Herrschaft sich
anmassen wollte, hatte die gottliche Majestit verletzt, und die Gerechtsame des Reiches waren
die Rechte und Befehle Gottes. Deshalb waren in diesem Staate das biirgerliche, Recht und die
Religion, die, wie gezeigt, nur im Gehorsam gegen Gott besteht, ein und dasselbe; d.h. die Sétze
der Religion waren keine Sittenlehren, sondern Recht und Verordnungen; die Frommigkeit war
Gerechtigkeit, die Gottlosigkeit galt als Verbrechen und Ungerechtigkeit. Wer von der Religion
abfiel, war kein Biirger mehr und galt deshalb allein als Feind, und wer fiir die Religion in den
Tod ging, galt, als hétte er sich fiir das Vaterland geopfert; tiberhaupt waren das biirgerliche
Recht und die Religion nicht verschieden. Deshalb konnte dieser Staat eine Theokratie genannt
werden; denn fiir seine Biirger galt kein anderes Recht, als was Gott offenbart hatte. Dies Alles
beruhte indess mehr auf Glauben als auf Wirklichkeit; denn die Juden hatten in Wahrheit das
Recht der Herrschaft unbedingt behalten, wie das Folgende, ndmlich die Art und Weise, wie
dieser Staat verwaltet wurde, ergeben wird, und wie ich hier darlegen will.

[FUr uns ist diese Darstellung eines judischen Gottesstaates interessant,
weil wir die Gleichsetzung und Gerechtigkeit und Frommigkeit vom heutigen
Islam her kennen, der mit seinem Gottesstaat (in welcher Variante auch
immer) nun auch Europa und die westliche Welt zu begllicken versucht. Der
Widerruf Spinozas nach seinem Moses-affinen ,,Augenzeugenbericht™ wirft
tiefe Fragen auf. Seine Rulckkehr in die historische Wirklichkeit der
damaligen Epoche, die bekanntlich keine nicht-theologischen Historiker
finden konnte, weil sich das Jehova-Paradigma ,llickenlos" durchsetzte,
zeigt immerhin, daB3 sich der Philosoph Spinoza nicht als Rabbi des Alten
Testamentes verdingen wollte.

Wohin es flhrt, wenn eine Nomenklatur Geistlicher eines real existierenden
Gottesstaates in die moderne Welt eindringt, kdnnte die westliche Welt,
wenn sie klare und vereinigte Augen hatte, am Beispiel des Irans genau
studieren.]

Da die Juden ihr Recht auf Niemand anders iibertrugen, sondern Alle, wie in der Demokratie,
ihres Rechts sich in gleicher Weise begaben und einmiithig ausriefen: »was Gott spricht, wollen
wir thun« (ohne Nennung eines Vermittlers), so folgt, dass Alle nach diesem Vertrag gleich
geblieben sind, und Alle das gleiche Recht gehabt haben, Gott zu befragen, seine Gesetze zu
empfangen und auszulegen.[228]

[Mit Spinozas Diktum ,wie in der Demokratie™ entlarvt sich sein formaler
und hinfalliger Demokratiebegriff, und damit auch der Schein seines
Widerrufs von vorhin. Der Einwand, er wollte doch nur eine Analogie
bemihen, (auch Mond und Zitrone haben ein ,Wie" gemeinsam) mag
vielleicht sogar stimmig sein, aber auch hier spricht sein konstruierter
Augenzeugenbricht (,und einmltig ausriefen...") gegen den Geist einer
distanzfahigen Analogie.]


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Deshalb traten Alle in gleicher Weise unmittelbar Gott an, um seinen Befehl zu horen; aber bei
dieser ersten Begriissung erschraken sie sehr und horten die Worte Gottes mit solchem
Erstaunen, dass sie ihr Ende nahe glaubten. Voller Furcht gingen sie also Moses an und baten:
»Siehe, wir haben Gott vernommen, wie er aus dem Feuer sprach, und es ist kein Grund, dass
wir sterben mochten; dieses grosse Feuer wird uns sicher verzehren; wenn wir Gottes Stimme
noch einmal vernehmen sollten, werden wir sicher sterben. Gehe also Du und hore Alles, was
unser Gott sagt, und Du (also nicht Gott) wirst zu uns sprechen. Allem, was Gott Dir sagen
wird, werden wir gehorchen und es vollbringen.« Damit hoben sie deutlich den ersten Vertrag
auf und tibertrugen ihr Recht, Gott zu befragen und seine Gebote zu erklidren, unbedingt auf
Moses.

[Da es aus heutiger (nicht mehr mythischer) Sicht unmdglich ist, zwischen
Furcht-erzeugenden Geistlichen und erschreckend glaubigen Horern zu
unterscheiden, denn in beiden hatte sich das Jehova-Paradigma llckenlos
durchgesetzt, ahnen wir: Es war alles ganz anders, und doch auch nicht so
anders, wie unsere historischen Wissenschaften oder gar die Dichter
,historischer Romane" uns weismachen wollen.

Insofern betreibt Spinoza ein geschicktes Appeasement an seinen(!)
Jehova: er erzahlt nochmals, was schon durch Jahrtausende unter seinen
Glaubensgenossen erzahlt und gehért wurde. Seine Intention durfte
gewesen sein: noch in der entferntesten Geschichte des Judentumes lassen
sich vielleicht Keime flur eine Grindung einer Demokratie (auch unter
Juden) finden. Wenn man will: Flr ein holldandisches Israel oder ein
demokratisches Israel in Holland.

Aber ware diese Fiktion historisch méglich gewesen, ware es auch mdglich
gewesen, im Wohlfahrtsausschuss von 1793 einen Moses zu finden, der
Frankreich vor den barbarischen Greueln der Revolution gerettet hatte.]

Denn sie versprachen hier nicht wie vorher, Allem, was Gott ihnen, sondern was Gott dem
Moses sagen werde, zu gehorchen (Deut. V. hinter den zehn Geboten und XIII. 15, 16). Moses
blieb also der alleinige Geber und Ausleger der gottlichen Gesetze und daher auch der hochste
Richter, tiber den Niemand Recht sprechen konnte, und der allein bei den Juden die Stelle
Gottes, d.h. die hochste Majestit vertrat, da er allein das Recht hatte, Gott zu befragen und dem
Volke die gottlichen Antworten mitzutheilen und es zu deren Ausfithrung zu zwingen. Ich sage:
Moses allein; denn wenn ein Anderer bei Lebzeiten Mosis im Namen Gottes etwas predigen
wollte, war er, wenn er auch ein wahrer Prophet war, doch schuldig und ein solcher, der an dem
hochsten Recht sich vergreift (Num. XI. 28).

[Buchstablich gelesen und gedeutet, ergibt sich das erstaunliche,
.haturrechtliche™ Fazit, daB Gott in den Zeiten vor Moses direkt zu den
Israeliten gesprochen hat.

Eine Deutung, der Spinoza gewiB nicht zugestimmt hatte, denn ohne die
Zehn Gebote des Moses alias Jehovas war noch kein Judentum in der
Geschichte der Menschheit vorhanden. Also gibt es keinen direkten
(unmittelbaren), sondern immer nur einen durch Vermittler qua
Religionsgrinder vermittelten religidsen Gehorsam vor Gott. ( Diese These
Uber die Notwendigkeit vermittelnder Religionsgrinder (im Westen drei, in



Asien und Ubersee noch weitere)kollidiert jedoch ,unmittelbar®, folglich
nicht durch individuelle Religionsgriinder vermittelt, mit dem Vernunftgott
der europaischen Aufklarung, der anzugehoéren sich auch Spinoza bemuht
zu haben scheint. Ob Schein oder Sein vorliegt, wird sich vielleicht noch
naher klaren lassen.

Im Ubrigen war auch Kant der Ansicht, daB sich ein Nebeneinander von a)
vielen Offenbarungsreligionen und b) einer Vernunftreligion vernlnftig
rechtfertigen und begrinden laBt. Sofern es einer Begrindung dieses
Nebeneinanders Uberhaupt bedarf, da es ohnehin gelebte historische
Tatsache ist, wie auch seine , Religionsschrift" demonstriert.

(Womit natlrlich die Frage, ob die wahre oder gar endglltige
Vernunftreligion oder Vernunftphilosophie schon gefunden ist, keineswegs
beantwortet wird. Kants Antwort beschied sich bekanntlich mit einer
unendlichen Annaherung als Antwort, Hegel entschied sich fur die Antwort
einer unendlichen (in sich kreisenden) Ankunft.)

Moses war, nach Spinozas Fazit: der radikale Gegenpol zur demokratischen
Gewaltenteilung: Alles war in seiner Macht: das ,Geben™ und das ,Auslegen®
der Gesetze, das Festlegen der Rechte, das Amtieren als hdochster Richter.
Eine Macht-Kumulation, die eine unmittelbare Gottesnahe voraussetzte:
Moses war Jehovas alleiniges Orakel, denn Moses allein , hatte das Recht,
Gott zu befragen und dessen Antworten dem Volke mitzuteilen." Und mit
seinem ,Moses allein® méchte Spinoza nochmals die Kédmpfe oder auch nur
die ,Diskussionen™ unter seinen Brudern als Gottesurteil absegnen.

Weil aber nur einer der wahre Prophet sein konnte, wurde mit dem Tod
des Moses die Nachfolgefrage zum Albtraum: ein zweiter Prophet war
denkunméglich und daher auch existenzunmdglich. Womit sich die
Nachfolgefrage nach dem Tod des judischen Urpropheten, ahnlich wie im
Islam, zu einer Brlderfrage zuspitzen muBte. Und Bruder oder andere
Familienangehoérige des Ersten Offenbarers schienen die Nachfolgefrage
noch ehesten dem Willen Gottes gemaB I16sen zu kénnen.

Hingen waren ,Jesus und seine Brider" kein Nachfolgethema, schon weil
die Apostel keinen neuen Propheten, sondern den ersten wahren
Gottmenschen zu verkindigen hatten.

Womit die Karten der Offenbarungsreligionen véllig neu gemischt wurden,
weil das Gottmenschentum der rdmischen Kaiser als Heidenbetrug
demontiert und Moses (als noch falscher Messias) zum Vorganger des
wahren Messias degradiert wurde.

Wie ungern die machthabenden Propheten ihre Nachfolger bestimmten, ist
durch Moses und Mohammeds Abgang evident. Sie hinterlieBen Nachfolge-
Waisen. Und das Christentum? In seinem Fall fanden die Apostel eine
scheinbar ideale Lésung, indem sie Jesus ein Petrus-Nachfolge-Wort
zuschrieben, dessen Uberpriifbarkeit den Augen der Geschichte entzogen



bleibt. Doch wenn nur einer der Zwdlfen zum Nachfolger bestimmt wurde,
war damit keineswegs geklart, wer der nachste und Ubernachste
Nachfolger sein soll.]

Und hier ist zu bemerken, dass, wenn auch das Volk den Moses erwihlt hatte, es doch den
Nachfolger an dessen Stelle mit Recht nicht wéhlen konnte; denn sobald es sein Recht, Gott zu
befragen, auf Moses libertragen hatte und ohne Vorbehalt versprochen, ihn als géttliches Orakel
anzunehmen, verlor es alles Recht, und es musste Den, welchen Moses zu seinem Nachfolger
erwihlte, als von Gott erwihlt annehmen.

[Jegliches Wahlrecht ist immer nur ein Menschenrecht, niemals ein
Gottesrecht im Sinnes des Wortes, daBB alles wirkliche Recht von Gott
ausgeht. Der Widerspruch dieses , Ausgehens", das eine direkte Kausalitat
Gottes unterstellt, ist aus einem vermittelten Vernunftgrund direkt
aussprechbar: Gott ist keine Rechtsperson. Uber die juridischen und
politischen Akrobat-Kinste, mit der die Gottesreligionen, somit auch das
Christentum, Wahlen fur ihre hdchsten Machtpositionen (Papst, Konzil)
zulassen (missen), wurden vermutlich mehr als tausend Blcher mit mehr
als tausend ,Begriindungen®™ geschrieben.

DaB der Vatikan beispielweise die Menschenrechte nicht anerkennt und
zugleich auf deren (blinder)Durchsetzung beharrt, ist gleichfalls einer
(unbedachten) sophistischen Gleichbehandlung von Gottesrecht und
Menschenrecht zuzuschreiben.

Und mit welchem Recht beantragt der Moses-Anhanger Spinoza(solange er
noch einer war) ein Recht auf freie Wahl durch freie, demokratische Bilrger?
Ein mosaisches Recht kann es nicht sein, ein spateres judisches Recht
ebenfalls nicht, weil die Priesterstandekultur der Israeliten keines erlaubte,
und ein altagyptisches noch weniger, weil deren Recht von heidnischen
Gottern abstammte. (Das ,Klassenrecht" der wahren Partei des Marxismus
fihrt direkt in das Ende von Demokratie und Freiheit.)

Hitte er einen solchen gewéhlt, der wie er die ganze Verwaltung des Staates gehabt, also das
Recht, Gott in seinem Zelte allein zu befragen, und mithin die Macht, Gesetze zu geben und
aufzuheben, iliber Krieg und Frieden zu beschliessen, Gesandte abzuschicken,[229] Richter zu
bestellen, einen Nachfolger zu wéhlen und alle Geschéfte einer unbeschriankten Staatsgewalt
zu besorgen, so wire der Staat ein rein monarchischer gewesen, mit dem alleinigen unterschied,
dass der gewohnliche monarchische Staat auf einen dem Monarchen selbst unbekannten
Beschluss Gottes, der jlidische Staat aber auf einen nur dem Monarchen offenbarten Beschluss
Gottes in bestimmter Weise regiert wurde oder regiert werden sollte.

[DalB ein Gottesstaat immer nur ein monarchischer Stellvertreter-Staat sein
kann, wurde auch durch die Geschichte und das Verenden des
Kirchenstaates in Italien bewiesen. Aber flir uns ist schon die realitatsferne
Vorstellung absurd: In seinem Zelt konferiert Moses alle Tage mit Gott, und
auBerhalb des Zeltes regiert er zugleich die Verwaltung des mosaischen
Staate mit ,unbeschrankter" Staatsgewalt.


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

(Gott ist auch keine Verwaltungsperson. Alle menschlichen Begriffe tUber
seine Art zu ,Regieren® sind obsolet. Sie scheitern an einern
unubersteigbare Schranke unserer Begriffe von und lUber Gottesherrschaft,
die auch das Christentum durch seine ,Menschwerdung Gottes in Christus"
erfolglos zu negieren versuchte und versucht.)

Dank Spinozas' Moses-Deutung sehen wir auch den Unterschied von und
zum Gottesgnadentum der vormodernen Monarchien Europas klar und
deutlich: Im auserwahlten Monotheismus des archaischen Israel konnte es
keinen ,unbekannten Beschluss Gottes" geben, der zur Einsetzung Moses
fuhrte: Wir waren und sind noch heute dabei, kann der glaubige Jude von
heute sagen: der Vertragsabschluss zwischen Gott und Moses wurde
wortlich aufgeschrieben.

Davon konnten die Monarchen des christlichen Europa nur trdumen. Die
Unbestimmtheit der Beschlisse Gottes tber ihre ,Rolle" in der Geschichte,
war die Voraussetzung daflir, daB die Kirchen einen umso heftigeren
Glauben an Kaiser und Koénig als politischen Abgesandten Gottes forderten
und unterstutzen.]

Dieser Unterschied mindert aber des Monarchen Eigenthum und Recht gegen Alle nicht,
sondern vermehrt es vielmehr, und das Volk ist in beiden Staaten gleich untergeben und mit
dem gottlichen Beschluss unbekannt; denn in beiden hdngt dies von dem Munde des Monarchen
ab, und das Volk weiss nur durch ihn, was Recht und Unrecht ist, und der Glaube des Volkes,
dass der Monarch nur nach den ihm offenbarten Beschliissen Gottes regiere, macht es
demselben nicht weniger, sondern in Wahrheit mehr unterthan.

[Der® Mund" des Monarchen, wird somit auch im Staate des Moses die
entscheidende Instanz, denn dieser hat den Grundstock der Zehn Gebote
nach seinem Ermessen (als Beauftragter und Bevollmachtigter Gottes)
ausgelegt und spezifiziert. Das ,Du sollst nicht téten™ soll beispielsweise
nicht fur die Feinde Israels gelten, ganz im Gegenteil. Und auch die
Speisegebote, die gewiss schon unter Moses in einer ,urspringlichen®
Variante gelebt wurden, muBten den Israeliten mit géttlicher Begrindung
schmackhaft gemacht werden.]

Moses erwihlte jedoch keinen solchen Nachfolger, sondern liess den Nachfolgern eine solche
Art der Verwaltung, dass man sie weder eine demokratische noch aristokratische noch
monarchische, sondern eine theokratische nennen konnte. Denn das Recht, die Gesetze
auszulegen und Gottes Antworten mitzutheilen, war bei dem Einen, und das Recht und die
Macht, den Staat nach den ausgelegten Gesetzen und mitgetheilten Antworten zu verwalten,
war bei dem Andern (Num. XXVII. 21).

[Der Eine ist also zweitgeteilt. Er ist Jehova und Moses, und fur den
gldubigen Juden ist diese Zweiteilung wie nicht vorhanden.]

Damit dies deutlicher eingesehen werde, will ich die ganze Staatsverwaltung der Reihe nach
beschreiben. Zuerst wurde dem Volke geboten, ein Haus zu bauen, welches gleichsam der Hof
Gottes, d.h. jener hochsten Majestit dieses Staates wire. Dies sollte nicht auf Kosten Eines,
sondern des ganzen Volkes erbaut werden, damit das Haus, wo Gott zu befragen sei, gemeinen



Rechtens sei. Zu Hofleuten und Verwaltern dieses gottlichen Hofstaats wurden die Leviten
erwahlt, und ihr Vorsteher und gleichsam der von dem Gott-Konige zweite Gewdhlte war
Aaron, der Bruder Mosis, dem seine Sohne dann nach dem Gesetz nachfolgten. Dieser war
deshalb, als der Gott Néchste, der oberste Ausleger der gottlichen Gesetze; er gab dem Volke
die Antworten des gottlichen Orakels und betete zu Gott fiir das Volk.

[Merkwirdig ist die Selbstverstandlichkeit, mit der sich die Vernunft durch
die spezifizierende Anwendung der Gebote Bahn bricht. Daher muB nun
auch Moses von seinen Verpflichtungen entlastet werden, und er und sein
Bruder muBten sich gegenseitig zu befragen beginnen und nach passenden
Antworten suchen. Mit der Grindung des Ordens der Leviten, begann dann
wohl auch die Tradition der permanent ausufernden Gesetze, die noch das
kleinste Detail des Alltagslebens heiligmaBig, also gesetzesgetreu, fixierten.
Und um davon frei werden zu kdénnen, wurde am Ende dieser Moses-
Tradition ein neuer Rabbi gefunden, der mit der Vernunftlosigkeit dieses
(selbstgerechten)Geschaftes Schluss machte. Die Freiheit eines Liebes-
Geistes wurde nun als Gottes Wille verkliindet, der Uber alle Gesetze
hinausging, und dieses letzte Gesetz (des Hinausgehens) sollte die
bisherige GesetzesmUhle zum Stillstand bringen.

Hierher gehoért auch der Brauch des stellvertretenden Gebetes, das der
Priester flr das Volk, natlrlich an vielen verschiedenen Orten und in vielen
verschiedenen Epochen zu vollziehen hatte. Im Christentum war und ist
es vornehmlich die katholische Konfession, die auf ihre Weise ein
gesetzliches Glaubensleben ,refundierte®. Mit den bekannten Folgen, die
nicht mit Luthers Einspruch aufgehdért haben, zu spalten ein ratloses
Christentum zu hinterlassen. Und auch das Judentum hat bis heute
(Haredim) treugldaubige Traditionen mit an Bord eines Riesentankers, auf
dem sich die Kollisionen Ratloser taglich neu vollziehen.]

Hitte er dazu noch die[230] Staatsgewalt gehabt, so hdtte ihm zu dem unbeschrinkten
Monarchen nichts gefehlt; allein dies war nicht der Fall, und der ganze Stamm Levi war von
der gemeinsamen Staatsgewalt so ausgeschlossen, dass er nicht einmal, wie die anderen
Stimme, einen Landstrich hatte, der ihm gehorte, und von dem er hitte leben konnen. Vielmehr
war es eingerichtet, dass er von dem tibrigen Volke ernéhrt, aber immer von dem Volke
hochgeehrt wurde, da dessen Stamm allein Gott geweiht war.

[Woher kam plétzlich diese Trennung in die Staatgewalt? Ohne Zweifel
lehrten die Kriege Israels dessen Volk schon unter Moses, daB man einer
Trennung bedurfte: das weltliche Regiment hatte andere Aufgaben als das
geistliche Regiment. Die Zeit zum Erobern und Bewahren des Eroberten
durften nicht durch die Zeit des Gebetes gestdért werden, und diese
geistliche Zeit war erfolgreich an den ,Stamm Gottes" delegiert. (Auch die
Ordensgrindungen der katholischen Tradition sollten der Kirche helfen, ihr
geistliches Regiment als ein zugleich politisches zu gewahrleisten.)

Im Judentum wird daher auch die Kategorie des ,Stamm Gottes"
spezifiziert. Die Leviten waren nun die eigentlichen und eigentlichsten
Juden. Wie auch die hierarchischen Abstufungen in der Gemeinde der


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Kirche durch viele Jahrhunderte sakrosankt waren. Doch eines Tages
wurden sogar ,Laientheologen™ zugelassen, mit der Folge, daB die
postmodern-modernen Theologen, meistens als raktivistische"
Theologinnen, eine ganz neue Gemeinde und eine Neue Kirche zu grinden
trachten.

Die Ratlosigkeit steigt: ist das aktuelleTaufscheinchristentum wahrhaftiger
der modernen westlichen Kultur angemessen als die vormoderne Kultur mit
seiner periodischen Intra-Muros-Praxis? Diese beten und dienen selbst, jene
lassen beten und dienen.

Interessant ist das Experiment im heutigen Israel: Haredim-Kompanien
nehmen am Kampf gegen die Todfeinde Israels im Nahen Osten teil. Wie
verbinden sie (nach welchen staatlich abgesegneten Regeln?) Kampfen und
Beten?]

Demnéchst wurde aus den anderen zwdlf Stimmen ein Heer gebildet und ihnen geboten, das
Reich der Kananiter zu iiberfallen, es in zwolf Theile zu theilen und an die Stimme durch das
Loos zu gehen. Dazu wurden zwdlf Vornehmste ausgewihlt, einer aus jedem Stamm, die
zugleich mit Josua und dem Hohenpriester Eleazar das Recht erhielten, das Land in zwolf
gleiche Theile zu theilen und zu verlosen. Zum Feldherrn des Heeres wurde aber Josua erwéhlt,
welcher in neuen Dingen allein das Recht hatte, Gott zu befragen; aber nicht wie Moses, allein
in seinem Zelt, oder in dem Tabernakel, sondern durch den Hohenpriester, dem allein die
Antworten Gottes ertheilt wurden. Dann aber hing es lediglich von Josua ab, die durch den
Hohenpriester empfangenen Gebote Gottes bekannt zu machen, das Volk dazu zu néthigen, die
Mittel zu deren Ausflihrung zu erwigen und anzuwenden, zur Miliz so viel und wenn er wollte
auszuheben, Gesandte in seinem Namen zu senden und tiberhaupt Alles zu thun, was zum Recht
des Krieges gehort.

[Offensichtlich verhalt sich Spinoza wie ein Chronist des AT, und Uber das
historische Wie — man aus den zwdlf nicht-geistlichen Stdmmen ein Heer
organsierte -, das die Kanaaniter besiegte und wie man siegte, mit welchen
Folgen flr die Besiegten usf. muB man wohl bibelexterne Urkunden
befragen. Und die Leviten hatten akzeptiert, als 13. Stamm Israels die
Agenda des Gottesdienstes flr alle Stamme zu Ubernehmen?

Wenn der Feldherr Josua ,in neuen Dingen" Jehova befragte, musste er
~zuerst" den amtierenden Hohenpriester befragen und dessen Antwort als
eine von Jehova erteilte akzeptieren.

Und da es das Wesen der realen Geschichte ist, immerfort mit ,neuen
Dingen zu handeln®, muB sich auch in diesem Teil der Geschichte Israels
die Anwendungsfrage flur das gleichsam ,statutarische Gesetz" unablassig
gestellt haben. Ewiges und Neues: Was flr ein scheinbar ungleiches Paar.]

In dessen Stelle folgte Niemand nach dem Gesetz, sondern Gott selbst wéhlte unmittelbar, da
die Noth des Volkes dazu zwang; im Uebrigen wurden alle Geschéfte des Krieges und Friedens
von den Stammes-Aeltesten besorgt, wie ich bald zeigen werde. Ferner gebot Moses, dass Alle



vom 20. bis 60. Jahre die Waffen tragen miissten, und das Heer nur aus dem Volke gebildet
werden solle, welche dann nicht dem Feldherrn oder Hohenpriester, sondern der Religion und
Gott Treue schwuren. So? war denn das Heer oder die Reihen Gottes genannt, und ebenso hiess
Gott bei den Juden der Gott des Heeres. Deshalb war die Bundeslade bei grossen Schlachten,
von deren Ausfall der Sieg oder die Niederlage des ganzen Volkes abhing, mit bei dem Heere
und in dessen Mitte; damit[231] das Volk seinen Konig wie gegenwirtig sehe und mit der
dussersten Kraft kimpfe.

[Gott ,als Bundeslade™ blieb ein singuldares Signum der Religion des Jehova
in Israel: durch wie viele tausend Jahre? Und verlor sich ab wann und
wodurch in den Noéten der Geschichte Israels und der Juden? Die Rémer
hatten ihre Feldzeichen, das Heer Konstantins trug das Kreuz Christi vor
sich her, um in seinem Namen Uber seine Feinde zu siegen, denn es war
Staatsreligion und daher des Kaisers Religion geworden - in offenem
Widerspruch zur Absicht seines Griinders, aber in Ubereinstimmung mit
seinen kirchlich organisierten Nachfolgern.]

Aus diesen von Moses seinen Nachfolgern gegebenen Geboten ist zu entnehmen, dass er sie
nur zu Verwaltern, aber nicht zu Herren des Staates gesetzt; denn keinem gab er das Recht,
allein und wo er wollte, Gott zu befragen, und also auch keinem seine Macht, Gesetze zu geben
und aufzuheben, iiber Krieg und Frieden zu beschliessen, die Verwalter des Tempels und der
Stadte zu bestellen, was alles Geschéfte der hdchsten Staatsgewalt sind. Der Hohepriester hatte
zwar das Recht, die Gesetze zu erkldren und die Antworten Gottes zu verkiinden; aber er konnte
dies nicht wie Moses, wenn er wollte, sondern nur auf Befragen des Feldherrn oder hohen
Rathes oder eines Aehnlichen; dagegen konnte der oberste Heerfiihrer und der Rath Gott
befragen, wenn sie wollten, aber sie konnten die Antwort nur von dem Hohenpriester erhalten.
Deshalb waren die Ausspriiche Gottes in dem Munde des Hohenpriesters keine Gebote, wie in
dem Munde Mosis, sondern nur Antworten, und erst wenn Josua und der Rath sie angenommen
hatte, erlangten sie die Kraft von Geboten und Beschliissen. Ferner hatte der Hohepriester,
welcher Gottes Antworten von Gott empfing, nicht das Heer unter sich, und von Rechts wegen
keine Herrschaft, und umgekehrt konnten Die, welche das Land von Rechts wegen besassen,
keine Gesetze machen.

[Gott wird sukzessive degradiert: er gibt nur noch Empfehlungen, und wenn
diese von den Fihrenden des Volkes angenommen (von den Leviten
gesegnet und vom Ganzen des Staates in Taten umgesetzt worden sind,
sind es (post fest und rickgreifend) Gebote gewesen. Wenn aber die Taten
fehlschlugen? Wie im Kampf gegen die Rémer? Dann wurde mit Aufstanden
gegen Gott gekampft, indem man die eigenen Besiegten und deren Partei
und Parteifihrer bekampfte. Man glaubte demnach immer mit duBerster
Schlaue, mit der Schlaue Jehovas selbst, zu verfahren. Umso
verhangnisvoller wurden die Exile nach den groBen Niederlagen Israels
erlebt: Hiobs-Anklagen wurden unvermeidlich. Am verhangnisvollsten wohl
die Zerstbérung des Tempels und Jerusalems. Ereignisse, die die
nachtraglich aufschreibenden Apostel durch Jesus vorhersagen lieBen.]

Ferner sind zwar der Hohepriester Aaron wie sein Sohn Eleazar Beide von Moses erwéhlt
worden; aber nach Mosis Tode hatte Niemand das Recht, den Hohenpriester zu wihlen, sondern


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

der Sohn folgte nach dem Rechte seinem Vater. Auch der Feldherr wurde von Moses und nicht
von dem Hohenpriester gewihlt; allein nach dem ihm von Moses gegebenen Recht wihlte er
die Person des Feldherrn. Deshalb wihlte der Hohepriester nach Josua's Tode Niemand an
dessen Stelle; auch die Vornehmsten befragten Gott nicht wegen eines neuen Heerfiihrers,
sondern Jeder behielt das Recht des Josua fiir die Miliz seines Stammes, und Alle gemeinsam
fiir die ganze Miliz. Sie scheinen einen Herrscher nur dann gebraucht zu haben, wenn sie mit
vereinten Kriften gegen einen gemeinsamen Feind kimpfen mussten, und dies fand vorziiglich
zu Josua's Zeit statt, wo noch nicht Alle feste Sitze hatten,[232] und Alles noch gemeinsam
war.

[Wenn aber Geburtsrecht vor Erwahlungsrecht geht, ist welcher Konflikt
unhintergehbar? Der von Spinoza aufgezeigte: an die Stelle eines
universalen Heeres traten Sonderheere der sich separierenden Stamme
(Milizen) die in welchem Verhaltnis zur Bundeslade standen? Diese konnte
man doch nicht teilen. Spinoza belaBt es mit einer Andeutung von langen
und vielen Blrgerkriegen unter den Stammen, die natlrlich den Kampf
gegen die auBeren Feinde (am Ende auch gegen die Rdmer)erheblich
schwachten. Und diese Zeit hatte schon (oder erst?) mit Josuas Tod
begonnen? Was soll es bedeuten, daB flur die noch vagabundierenden
Stamme ,alles gemeinsam war"?]

Nachdem aber alle Stimme das eroberte und das ihnen noch verheissene Land unter sich
getheilt hatten, und es nichts Gemeinsames mehr gab, horte auch das Bediirfniss zu einem
gemeinsamen Befehlshaber auf, da die verschiedenen Stimme seit dieser Theilung nicht
sowohl als Mitbiirger, sondern als Verbiindete zu betrachten waren. In Bezug auf Gott und die
Religion mussten sie zwar als Mitbiirger gelten, aber in Bezug auf das Recht des einen Stammes
gegen den anderen nur als Verbiindete, mithin, wenn man von dem gemeinsamen Tempel
absieht, ungefdhr so wie die vereinigten Staaten der Niederlande.

[Demnach hatten die vormodernen, biblischen Juden niemals einen
Einheitsstaat angestrebt, und die Hoffnung der Haredim auf einen Messias,
der statt UNO und davor statt Englandern und Franzosen allein berechtigt
gewesen ware, einen Staat Israel im Sinn Jehovas zu begriinden, zeigt ihre
Problematik: sie sind noch nicht als wirkliche Blrger eines Staates
(Demokratie) anerkennungsfahig und wollen dies auch nicht werden.

Sind die Juden aber ihn Bezug auf Gott und dessen Gehorsams- und
Gebote-Glauben ,Mitblrger", zugleich in Bezug auf ihre politische Realitat
in der Geschichte lediglich ,Verblndete®™ (womdglich unter stets
wechselnden Bundnis-Vertragen), kommt dies einer Bankrotterklarung
Jehovas gleich: unter der Regie seiner Prinzipien ist kein bleibender
Gottesstaat mdglich. (Demokratische und patriarchalische Prinzipien passen
in kein gemeinsames Haus. Womit natiirlich keine siegreiche Uberlegenheit
der angeblich ,gerechteren® demokratischen Prinzipien ausgesprochen
wird. Diese haben, wie Europas Gegenwart beweist, ihren eigenen Hang zur
Selbstzerstérung.)

Spinoza vergiBt, die gemeinsame Bundeslade zu erwahnen: DaB ihr Symbol
bis heute ihren Dienst in den Synagogen verrichtet, [aBt sich billig
annehmen, aber in der politischen Realitdat des modernen Israels dlrfte sie


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

ausgedient haben. Es ist wohl nicht zuféllig, daB er einen Vergleich des
biblischen Israel mit den ,Vereinigten Staaten der Niederlande" seiner
eigenen Lebenszeit vornimmt, ohne die Konsequenzen seines Kulturen
Ubergreifenden Vergleichs weiter zu verfolgen.]

Denn die Theilung einer gemeinsamen Sache macht eben, dass Jeder seinen Theil allein besitzt,
und die Anderen ihr Recht auf diesen Theil aufgeben. Deshalb wihlte Moses Oberste der
Stimme, die nach der Theilung des Staates Jeder fiir seinen Theil sorgen sollten, d.h. Gott durch
den Hohenpriester liber die Angelegenheiten ihres Stammes zu befragen, ihre Miliz zu
befehligen, Stiddte zu bauen und zu befestigen, Richter in jeder Stadt einzusetzen, die Feinde
seines Stammes anzugreifen und alle Geschifte des Krieges und Friedens zu besorgen. Er
brauchte keinen anderen Richter als Gott anzuerkennen, wenn nicht Gott einen Propheten
sandte. Wére er aber von Gott abgefallen, so konnten die anderen Stimme ihn nicht allein zur
Unterwiirfigkeit verurtheilen, sondern sie mussten ihn auch wie einen Feind, der den Vertrag
gebrochen, bekriegen.

[DaB Moses die Teilung Israels mehr als nur vorhergesehen hat, ist
wahrscheinlich. Eine wirkliche Vereinigung hatte weder stattgefunden, noch
wurde sie angestrebt. Schon weil man sich nicht mit dem Reich des Pharaos
anlegen wollte und auch andere auBenpolitischen Abenteuer unsinnig
gewesen waren. Es gab keinen judischen Alexander.

Der Doppelsinn des Wortes ,teilen™ geht in der neuen digitalen Kultur von
heute rasant verloren. Nach der Teilung einer Sache sind, im alten Sinn von
Teilen genommen, zwei Sachen entstanden. Und diese flhren auf zwei
Alleinbesitzer, die auch Brlider sein kdnnen, wenn sie einen Weg zu einer
vertraglich gesicherten Teilung gefunden haben. Dagegen meint das digitale
Teilen, daB mdglichst viele Menschen eine Sache als gleiche Sache besitzen
sollen. Hier lebt die Idee des kommunistischen und biblischen
Gemeinschaftseigentums noch munter und fréhlich fort: Alles gehére allen.
Aber was flr ein ebenso fllichtiges und durftiges wie zugleich hinfalliges
unendliches ,Alles" Es ist der Gotze Vielfaltigkeit!

Die idealtypische Vorstellung lautet demnach: Moses teilte sein Reich unter
seinen ,Religionsblrgern®, die zugleich nur (staatliche Vertragsverblindete
sein konnten. Das Konzept eines in sich vielgeteilten Gottesstaates war
geboren. Es hielt, bis Titus eines Tages vor den Mauern Jerusalems erschien
und dessen Tempel, der wie flr die Ewigkeit gebaut zu sein schien, das
Lebenslicht ausblies.

Nach der (Auf)teilung sagte Moses idealtypisch: jeder erhalte nun das Seine
und halte mit seinen Bridern unter Jehovas Augen einen immerwahrenden
Frieden.

~Realtypisch® folgten Binnenkriege sonder Zahl, dazu kamen die
Bedrohungen durch Agypten, und seit der Kaiserzeit drohte dem Kleinen



Reich von Moses Nachfolgern das ultimative Desaster: Zerstreuung des
~Volkes Gottes"™ unter fremde und ferne Vdlker.

Verursacht durch das Zusammenwirken zweier Ursachen: A) das
weltbeherrschende Erstarken der romischen Heidenkultur, (die politisch und
militarisch nicht so schwach war wie die griechische Heidenkultur,- schon
Alexanders Erfolge und neue Reichsgriindungen im orientalischen Osten
gingen auf das Konto der Mazedonier), und B) durch die nicht vorhandene
Gegenpolitik seitens der Nachfolger Moses, bis zu Herodes herab, die dem
anruckenden Rom tatenlos zusehen muBten.

Der Abgrund zwischen , Gott als Richter® und dem ,Richter in jeder Stadt"
umschreibt den Abgrund, auf dem der Staat Moses hockte, und in den zu
stiirzen, unvermeidbar war. Ein Imperium der Juden sollte nicht sein und
werden. Nicht zufdllig, daBB die Moslems der Moderne dem modernen Israel
unterstellen, heute nachholen zu wollen, was damals versaumt wurde.

Wie oft kam es in der judischen Geschichte vor, daB ein Streit daruber
entstand, ob ein judischer Teilstaat von Jehova und Moses' heiliger
Tradition abgefallen war? Die Leidenschaft, nicht diesem Vorwurf
ausgesetzt zu werden, muB3 groBB gewesen sein. Erfindung immerfort neuer
Gesetze bei den Pharisaern oder Philistern oder auch anderen Stammen,
scheint dies zu belegen. Mit einem Wort: das Judentum dieser Endzeit war
reif fir eine Neugrindung. Und dennoch hat die Geschichte Israels kein
Ende gefunden. Heute kdnnte es eines finden, wenn sich die groBen
Westmachte und Israels moslemische Todfeinde zusammenfinden kénnten.
Einige, nicht alle Europder scheinen bereit zu sein.]

Die Bibel giebt dazu die Beispiele; denn als Josua gestorben war, so haben die Kinder Israels,
aber nicht der neue Feldherr, Gott befragt, und als sie erfuhren, dass der Stamm Juda von Allen
zuerst seinen Feind angreifen solle, verbiindete dieser Stamm sich mit Simeon, gemeinsam die
Feinde Beider anzugreifen. Die iibrigen Stimme waren in diesen Vertrag nicht mit einbegriffen
(Richter 1. 2, 3), sondern Jeder fiihrte den Krieg gegen seinen Feind besonders (wie in dem
vorgehenden Kapitel erzdhlt wird), und Jeder nahm die, welche er wollte, in seine Gewalt und
zur Uebergabe an, obgleich es geboten war, Niemand unter irgend einer Bedingung zu schonen,
sondern Alle zu vertilgen. Wegen dieser Siinde werden sie zwar getadelt, aber von Niemand
vor Gericht gefordert; auch fingen sie deshalb keinen Krieg gegen einander[233] an, und Keiner
mischte sich deshalb in die Angelegenheiten des Anderen. Im Gegentheil iiberfielen sie die
Benjamiten, welche die Anderen beleidigt und das Friedensband so gelost hatten, dass Niemand
von den verbiindeten Stdmmen bei thnen einen sicheren Aufenthalt hatte. In drei Schlachten
wurden sie besiegt, und dann nach Kriegsrecht die Schuldigen sammt den unschuldigen
getodtet, was sie nachher in zu spater Reue beklagten.

[Das Beispiel mit Juda und Simeon ist naturgemaB eines von Tausenden,
in denen sich neue Bundnisse bilden muBten, um der jeweils neuen Notlage
Herr zu werden. Daher ist es wohl ein Faktum, daB ein einheitlicher


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Gottesstaat der Juden eher selten und vielleicht nur ausnahmsweise
existierte. Die Tragtdie der Benjamiten wird wohl angefiihrt, um die Aporien
der mosaischen Viele-Staatenpolitik besonders grell vor Augen zu fuhren.]

Diese Beispiele bestitigen, was ich liber das Recht der einzelnen Stimme gesagt habe. Man
wird nun fragen, wer den Nachfolger des Vornehmsten des Stammes wéhlte? Allein hieriiber
ergiebt die Bibel nichts Zuverléssiges; ich vermuthe aber, dass, da jeder Stamm in Geschlechter
getheilt war, deren Héupter aus den Aeltesten der Familie gewéhlt wurden, der Aelteste von
diesen dem Fiirsten nachfolgte. Denn Moses erwihlte aus den Aeltesten einen Rath von Siebzig,
welche mit thm den hohen Rath bildeten, und welche nach Josua's Tode das Reich verwalteten.
Sie heissen in der Bibel die Aeltesten, und bei den Juden werden gewdhnlich unter den
Aeltesten die Richter verstanden, was Allen bekannt sein wird. Es kommt indess flir mich wenig
darauf an; es genligt, dass ich gezeigt, wie nach Mosis Tode Niemand das Amt eines obersten
Herrschers gehabt hat.

[Modern gedacht: Indem der mosaische Gottesstaat mehr nur auf dem
Papier vieler Gesetze bestand, hatte er seine Unfahigkeit bewiesen, reale
Prinzipien flr reale Gesetze zu finden. Der Rat der ,siebenzig" durfte mehr
gestritten haben als jedes Parlament der modernen Demokratie. (Wahrend
der oberste Moslem auf radikale Untertanen bei seinen Untergebenen und
Vasallen setzen konnte. Aus bekanntem Grund: als ,Mohammed, der
Prophet", seine Version von Jehovah als , Allah™ ausbriitete, vergaB er nicht,
die radikal demdutigende Seite des ,alten Jehovas" als einzig wahre Seite
Allahs zu verklnden. Entsprechend gehorsam folgten seine neubekehrten
Untertanen. Sie kampften oft voéllig lautlos, wird von den Soldaten des
osmanischen Sultans berichtet, als ihn Allah gendtigt hatte, Europa zu
unterwerfen.

Spinoza wird gewuBt haben, daB die Bibel noch in tausend anderen Dingen
und Fragen als Auskunftsbuch versagte. Wenn wir nun von einer
unubersehbar groBen Anzahl von ,Stammen" auch in Israel wahrend seiner
vielleicht zweieinhalbtausend Jahre dauernden (Ur)Geschichte ausgehen
und ,Stamm" als Verbund von GroBfamilien definieren, wird das politische
Gewicht von Spinozas Frage virulent. Seine Vermutung ist naheliegend,
aber (im Zirkel) nur patriarchalisch begriindet. Und doch verweist sie auf
das demokratische Element des Wahlens mitten im lebendigsten Patriachat:
Der Alteste wurde gewéhlt, schon weil dessen Fahigkeit zur Annahme des
Amtes immer mit zur Disposition stand: Nicht jeder Greis st
regierungsfahig.

Uber die innere und organisatorische Struktur von ,Moses 70
Mitregierenden™ durfte sich die Bibel wohl in Schweigen hillen. Und auch
wenn sie in diesem Fall mitteilsamer ware, bliebe ungewiss, ob wir ihre
Auskunft sachgemaB verstehen wilrden, vorausgesetzt, wir kédnnten uns
Uber den Sinn von ,sachgemaB" wirklich sachgemaR einigen.

Wir muissen Spinoza und der uns bekannten jldischen Geschichte
zustimmen: das Judentum kannte keinen Universalmonarchen, weil sie



keine  dauerhafte  Monarchie verwirklichen konnte. (Scheinbar
widersprechende Einzelbeispiele waren genau zu untersuchen.)

In grellem Unterschied zu den Romern, obwohl diese fiur ihre Abschaffung
der konsularischen Demokratie ein Kaiserreich erhielten, das sie als
Imperium zugleich (,erst recht") ruinierte.]

Denn da Alles nicht von dem Beschlusse Eines oder eines Rathes oder des Volkes abhing,
sondern Einzelnes von diesem Stamm, Anderes von einem anderen mit gleichen Rechten
besorgt wurde, so folgt, dass die Staatsform nach Mosis Tode weder monarchisch noch
aristokratisch noch demokratisch geblieben ist, sondern theokratisch, 1) weil das konigliche
Haus des Reichs der Tempel war, und nur dadurch, wie ich gezeigt, alle Stimme Glieder eines
Staats, 2) weil alle Biirger Gott als ihrem obersten Richter Treue schworen mussten; ihm allein
sollten sie in Allem unbedingt gehorchen; 3) endlich, weil der hochste Feldherr, wo ein solcher
nothig war, nur von Gott allein erwdhlt wurde. Was Moses im Namen Gottes dem Volke
ausdriicklich voraussagt (Deuter. XIX. 15), bezeugt sachlich die Wahl Gideon's, Samson's und
Samuel's. Unzweifelhaft sind deshalb auch die anderen gldaubigen Fiihrer ebenso gewdhlt
worden, wenn die Geschichte es auch von ihnen nicht erwihnt.[234]

[Spinozas ,LlckenbiBer*-Theokratie ist beschdamend genug. Da es eine
reale Theokratie nur in einer géttlichen Himmelswelt geben kann, sind alle
so genannten und so gemeinten ,Theokratien® immer nur Als-Ob-
Theokratien. Es wird zwar geglaubt, daB ihr (der Juden) Gott ihre Geschicke
lenkt, und dies sogar als auserwahlte Geschichte, aber es fehlt ihr gleichsam
der ,Unterbau® auf Erden und unter Menschen. Denn auch das
patriarchalische Prinzip, mit seinen ,Altesten" als erwéhlbaren Fihrern,
taugt, wie gezeigt, nicht als Stellvertreter oder gar als Ausfliihrungsorgan
einer verwirklichbaren Theokratie.

Es soll offenbar so sein, daB der Himmel irdischer Menschen bedarf, um
seine Ziele ,auf Erden" zu erreichen. Und der vernebelnde Ausdruck ,auf
Erden™ bedeutet selbstverstandlich die zerklifteten Niederungen der
Weltgeschichte. Und diese wiederum scheinen die wahre Heilsgeschichte
der Menschheit unter den sich anbietenden Religionen noch nicht gefunden
zu haben. Auch das Christentum versaumt keine Gelegenheit in der
Geschichte, neuen Ideologien ins Garn zu gehen.

Auf extrem wackeligen Beinen und FlBen steht Spinozas Theorie, wonach
die genannten hohen Herren der Geschichte Israels: Gideon, Samson und
Samuel, ,von Gott allein erwahlt wurden", und ebenso: ,alle anderen
glaubigen Flhrer." Eine Geste der religiésen Unterwdurfigkeit, die sich der
Vernunftphilosoph des more geometrico duBerlich an sein Kleid geklebt hat.
(Als Abzeichen eines ehemals treuen Synagogen-Kumpans?) ]

Nach Feststellung dessen habe ich nun zu priifen, wie weit diese Verfassung die Gemiither
maissigen und sowohl die Herrscher wie die Regierten so in Ordnung halten konnte, dass Jene
keine Tyrannen und Diese keine Rebellen wurden.


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

[Die Kategorie ,Gemuter maBigen" betritt wie ein verirrter und verwirrter
Schauspieler die Buhne der Verfassungsfragen. Schon im ndachsten Satz
redet Spinoza Tacheles: Keiner der Herrschenden soll Tyrann, keiner der
Regierten soll Rebell und Anarchist werden kdénnen. Gottes Staat duldet
beides nicht, denn im Himmel wird nicht gestritten.]

Die Verwalter oder Inhaber der Herrschaft suchen fiir Alles, was sie thun, immer den Schein
Rechtens zu gewinnen und das Volk von der Rechtméssigkeit desselben zu iiberreden; sie
vermogen dies leicht, da die Auslegung des Rechts nur ihnen zusteht. Dadurch erhalten sie die
grosste Freiheit zu Allem, was sie wollen und ihre Begierde verlangt; umgekehrt verlieren sie
diese Freiheit, wenn das Recht der Gesetzeserkldrung bei einem Anderen ist, und wenn zugleich
die wahre Erkldrung desselben so einleuchtend fiir Alle ist, dass Niemand sie bezweifeln kann.
Deshalb war den Fiirsten der Juden ein grosser Anlass zu Unthaten dadurch entzogen, dass das
Recht der Gesetzesauslegung den Leviten allein gegeben worden war (Deut. XXI. 5), welche
an der Verwaltung nicht Theil hatten und kein Land besassen, und deren ganze Ehre und Gliick
von der wahren Auslegung der Gesetze bedingt war.

[Heute wissen wir: wenn Legislative und Exekutive eines Staats
zusammenfallen und identisch sind, ist das Ende von Demokratie erreicht,
weil die demokratische Gewaltenteilung unterminiert wurde. Im Fall der EU
von heute ist es deren Weigerung, die unverkennbaren Ansatze einer ,EU-
Richter-Demokratie™ auch nur Uberdenken zu wollen.

Der mosaische Rechtsausleger war unfehlbar, denn seine Kollegen in der
Regenten-Klasse wollten mit den Leviten keine unendlichen Diskussionen
Uber die heilige RechtmaBigkeit des schon morgen anrlckenden Krieges
fUhren. Die geistige Knute der Priester war der eigentliche Regent, sie
dinkte sich Jehovas Ratschllissen am allernachsten. Sind aber die Leviten
(Priester-Vereine) Letztentscheider Uber Krieg oder Frieden, hat Jehova
einen Pyrrhus-Sieg errungen, der (langfristig) zur Zerstérung seiner
Glaubwdurdigkeit fUhren muBte. Ausgerechnet apolitische Theologen sollten
wissen, wie es mit und in der Geschichte Israels weitergehen soll?

Man beachte das Vernunftargument Spinozas: nicht nur ,andere Ausleger"
waren vonnoten, es bedurfte auch einer Auslegung, die flr alle Beteiligten
mit GewiBheit fir wahr gehalten gelten konnte. Und eben dafur sollten die
Leviten, die ,Kenner der Materie" sorgen....]

Ferner sollte das ganze Volk alle sieben Jahre an einem bestimmten Ort sich versammeln, damit
es von dem Hohenpriester in den Gesetzen unterrichtet werde, und ausserdem sollte Jeder mit
steter grosser Aufmerksamkeit das Gesetzbuch lesen und durchlesen (Deut. XXXI. 9 u. f.). Die
Fiirsten mussten daher schon ihretwegen dafiir sorgen, dass sie Alles nach den gegebenen
Gesetzen, die Alle kannten, verwalteten, wenn das Volk sie ehren und als die Diener der
Regierung Gottes und Stellvertreter desselben in Ehrfurcht betrachten sollte. Ohnedem hétten
sie den heftigen Hass des Volkes, wie es der theologische zu sein pflegt, auf sich geladen. Zur
Hemmung der unbezéhmten Willkiir der Fiirsten kam noch hinzu, dass die Miliz aus allen
Biirgern vom 20. bis 60. Jahre ohne Ausnahme gebildet wurde, und dass die Fiirsten keine
fremden Soéldlinge in das Heer aufnehmen durften.



[Die groBen Versammlungen der priesterlichen Tempelkaste, die aber vom
Volk als Bevollmachtigte Jehovas verehrt und sogar erhalten und ernahrt
wurde: der Stamm der Leviten, Ubte somit vor, was spater die Konzile des
Christentums weitertbten und weiterhin vollziehen. Und gewi3 werden noch
weitere , Konzile" folgen, um die ,Idee" einer Weltkirche , geltungsgtltig" zu
machen. Aber welches Gewicht kann diese religidse Geltungsgultigkeit des
meist romisch-katholischen Christentums in der heutigen und kinftigen
Welt noch haben?

Die moderne Welt steigert und vertieft ihre eigene ,globale Sakularitat" zu
immer weiteren ,Geltungsgultigkeiten®™ fort, speziell auch in den Fragen der
Religionsfreiheit, die mittlerweile postmodern-modern umdefiniert wird.
Wahrend die Riten des christlichen Gottesdienstes in den Wegspuren der
judischen Leviten weiterwandeln, haben auch die Dimensionen der
religionslos lebenden Menschen neue Reichweiten erreicht. Steht eine neue
Entscheidung der Menschheit und ihres Gottes bevor, um diesen ,desordre"
zu Uberwinden? Und welcher Vernunft mag sich dieser Gott bedienen, um
sowohl die Menschheit und sein eigenes Ansehen und seine Glaubwdirdigkeit
bei ihr auf ein neues Fundament zu setzen?

Das lesende Judentum veranschaulichen noch heute alle orthodoxen Juden,
die nicht aufhdéren, sich permanent Uber die Blcher ihres Gottes zu beugen,
um sich an den Gesetzen ihres Gottes zu laben. Auch in den aktuellen
Kriegen Israels mit den diversen Konfessionen des Islams lassen sie sich
aus den alten Buchern Jehovas beraten. Kein Rabbi, der nicht seine Deutung
der aktuellen innen- und auBenpolitischen Lage Israels beisteuern wirde.

Der Streit der Gesetzestreuen muB jederzeit bedrohliche AusmaBe erreicht
haben, weil die Fllle der Gesetze und die Fille ihrer Deutungen sowohl
unter den , Profis® wie auch unter den ,Laien™ immer UberfloB.

Die Milizen der judischen FlUrsten waren somit Vorlaufer der islamischen
Sittenwachter, die neuerdings in Europa eingewandert sind und inmitten
der sakularen Sittenverderbnis hierzulande wenigstens ihre Schafchen
unter Allahs Gehorsam zu erhalten trachten.

Wieweit die Kenntnis der Heiligen Texte des Christentums in dessen Kirchen
mittlerweile verschwindet, ist nicht objektiv feststellbar. Wenn ein
katholischer Priester in einer Messe ,falsche Einsetzungsworte" gewahlt hat,
geht zwar ein ,digitales Raunen" durch die Gemeinde, vielleicht auch noch
eine kurze Diskussion unter kirchennahen Kennern. Aber eine ,Miliz", die
den priesterlichen Worte-Saboteur durch eine Miliz zlichtigen 1aBt, ist nicht
mehr vorhanden. Vom Idealzustand, in dem Laien und professionell
Geistliche die heiligen Texte ihrer Religion gleichermaBen in- und auswendig
kennen, hat sich die freie Nachfolgereligion der Thora weit entfernt. ]



Dies war von grosser Bedeutung; denn sicher konnen Fiirsten durch Soldaten, denen sie Sold
zahlen, das Volk unterdriicken; auch fiirchten sie nichts mehr als die Freiheit der Soldaten, die
zugleich Biirger sind, und durch deren Tapferkeit, Arbeit und Aufwand von Blut die
Freiheit[235] und der Ruhm des Vaterlandes gewonnen worden ist. Deshalb schalt Alexander
vor der zweiten Schlacht gegen Dareios nach gehdrtem Rath des Parmenio nicht Diesen, der
den Rath gegeben, sondern den Polysperchon, der bei ihm stand. Denn er vermochte, wie
Curtius 4. Buch 3, 13 sagt, es nicht, den Parmenio, den er bereits vor Kurzem heftig behandelt
hatte, nochmals zu verletzen, und er konnte die Freiheit der Macedonier, welche er am meisten
fiirchtete, nicht eher unterdriicken, als bis er die Zahl der Soldaten aus den Gefangenen weit
iiber die der Macedonier vermehrt hatte. Erst dann konnte er seinem Willen freien Lauf lassen,
den er selbst nicht bezwingen konnte, und der lange durch die freie Meinungsiusserung seiner
Mitbiirger in Schranken gehalten worden war. Wenn sonach diese Freiheit der als Soldaten
dienenden Biirger schon die Fiirsten weltlicher Staaten in Schrinken hé]lt, welche nur nach dem
Ruhm der Siege lechzen, so musste sie noch weit mehr die Fiirsten der Juden in Zaum halten,
da deren Soldaten nicht fiir den Ruhm des Fiirsten, sondern Gottes kdmpften und die Schlacht
nur begannen, wenn die Antwort Gottes es gebilligt hatte.

[Die Abhangigkeit der Flrsten Israels von ihrem religiésen Polizeistaat,
deren viele existierten, muB flr Spinoza das verabscheuungswirdige
Gegenbild der Staaten der Vereinigten Niederlande gewesen sein.
Hollander, die einmal zu ordentlichen Katholiken taugten, konnten mit
mosaischen Sittenregeln noch weniger anfangen. Irgendwo in diesem Wust
unertraglicher Gegensatze dlrften Grund und Ursache flr Spinozas
Synagogen-Exodus zu suchen sein.

Spinoza nachster Ausflug in die Gefilde des Alexanderzuges demonstriert
die Gefahr der ,freien MeinungsauBerung" flr den regierenden Flrsten.
Unwillkirlich fragen wir uns: und wie haben sich die holldandischen Flrsten
verhalten? An und flr sich: im deutenden Auge des demokratieslichtigen
Philosophen und in der Realitat des umkampften Hollands dieser Zeit? Zur
Rechten die inquisitorischen Eiferer der habsburgischen Jesuiten, zur Linken
die antikatholischen Protestanten verschiedenster Couleurs.

Erst wenn das hohe Gremium der Jesuiten das Placet Gottes fir den
nachsten Vernichtungszug erlangt hatte, war ,die Antwort Gottes gebilligt.™]

Dazu kam, dass alle Fiirsten der Juden durch dieses Band der Religion verkniipft waren; wére
Einer von ihr abgefallen, so hétte er das gottliche Recht eines Jeden verletzt und hitte von den
Andern als Feind behandelt und mit Recht unterdriickt werden konnen.

[Alle Fursten sind religiés ,Eins®, - doch politisch sind sie Viele“. Ob und
wie diese religidése Identitat ,,durchgangig" war, ware interessant zu wissen.
Spinoza begnigt sich mit dem Schema einer vereinfachenden Antwort. Das
(patriarchalische !) Prinzip ,einer fiar alle®, und ,alle fir einen“, der
Demokratie unbekannt, hemmt und férdert noch heute die Aktivitaten
Israels im Kampf mit seinen nachbarlichen Todfeinden. Dennoch ist das
moderne Israel zugleich (!) eine Demokratie. Dieses kihne und
ricksichtslose Fortschreiten der Geschichte fasse, wer es kann. Wenn sich
der Vatikan ab nun oder schon langer als Mitlaufer der Uno und der


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Westmachte verdingt und einen Staat ,Paldstina® anerkennt, sollte er
wissen, auf welchen historischen Granit seine Papste beiBen werden.]

Dazu kam viertens, dass der Fiirst den iibrigen Vornehmen nicht vorging, und dass die
Herrschaft ihm nicht durch Erbrecht, sondern nur wegen seiner Tugend und seines Alters
gebiihrte.

[Der Flrst wurde demnach gewahlt, entweder patriarchalisch oder
~tugenddemokratisch®, - im Klartext: Der bewahrteste, beliebteste und
anerkannteste (drei informelle Kategorien) der “Kandidaten" (wohl nicht
immer der alteste, schon weil Geburtsurkunden eher unbekannt gewesen
sein durften, wurde ,gewahlt." Ob der Furst generell ein primus inter pares
war, wie Spinoza voraussetzt, 1aBt sich mit guten (pragmatischen) Grinden
bezweifeln.

Wenn aber das mosaische Gottesrecht der Anfangszeit ein dynastisches
Erbrecht fur die herrschenden ,Firsten™ verbot, ware dies ein interessanter
Hinweis auf die Demokratie-Affinitéat der judischen Mentalitéat im
Allgemeinen und Besonderen. Mit den christlichen Monarchien machten die
Diaspora-Juden Europas (darunter auch Spinoza selbst) eher weniger
freundliche Erfahrungen. Wahrend die Anfalligkeit der Christen flr neue
groBe Fluhrer notorisch genannt werden muB. Ob man sie deshalb als
~Klassische Mitlaufer-Religion" einordnen muB, mag dahingestellt bleiben.]

Endlich kam hinzu, dass die Fiirsten und die ganze Miliz den Krieg nicht mehr als den Frieden
lieben konnten, da die Miliz, wie gesagt, nur aus den Biirgern bestand, und daher die Geschifte
des Krieges von denselben wie die Arbeiten des Friedens besorgt wurden. Der Soldat im Lager
war auch der Biirger auf dem Markte; der Hauptmann im Lager war der Richter im Gericht,
und der Feldherr im Lager war der Fiirst im Staate. Deshalb verlangte Niemand nach Krieg um
des Krieges, sondern um des Friedens willen und zum Schutz der Freiheit, und der Fiirst mochte
sich auch schon deshalb von neuen Unternehmen fern halten, weil er dann den Hohenpriester
nicht anzugehen und vor ihm gegen seine eigene Wiirde stehen zu miissen brauchte.

[FUr neue Eroberungskriege muBte der juidische Flrst, anders als spater der
»allerchristlichste® Konig und Kaiser der Monarchien Europas, einen
levitischen Erlaubnisschein besorgen. Denn ob der intendierte Krieg mit der
Gerechtigkeit Jehovas harmonierte, dariber muBten die Eliten der Leviten
erst noch eingehend beraten. Dagegen konnte ein Kdénig oder Kaiser der
groBen Nationen Europas sicher sein, dal3 sein nachster Eroberungskrieg
von der Kirche seines Staates als gerechter Krieg Gottes abgesegnet wird.

Diese Tragikomoédie, in der es offensichtlich nicht um eine illusionare
Gerechtigkeit Gottes, sondern immer nur um die (apolitische)
Selbstgerechtigkeit und Selbsterhaltung der Kirche(n) ging, wurde
spatestens mit dem Hundertjdhrigen Krieg zwischen England und
Frankreich als reale Tragikomddie offenbar. DaB der Vatikan neuerdings mit
den islamischen Todfeinden des modernen Israel gemeinsame Sache



macht, ist wird ihm noch als Nachzahlung auf den Kopf fallen, falls ein
spaterer Papst bereit sein wird, seinen Kopf hinzuhalten. ]

Endlich kam hinzu, dass die Fiirsten und die ganze Miliz den Krieg nicht mehr als den Frieden
lieben konnten, da die Miliz, wie gesagt, nur aus den Biirgern bestand, und daher die Geschéfte
des Krieges von denselben wie die Arbeiten des Friedens besorgt wurden.

Der Soldat im Lager war auch der Biirger auf dem Markte; der Hauptmann im Lager war der
Richter im Gericht, und der Feldherr im Lager war der Fiirst im Staate.

Deshalb verlangte Niemand nach Krieg um des Krieges, sondern um des Friedens willen und
zum Schutz der Freiheit, und der Fiirst mochte sich auch schon deshalb von neuen Unternehmen
fern halten, weil er dann den Hohenpriester nicht anzugehen und vor thm gegen seine eigene
Wiirde stehen zu miissen brauchte.

[Ein Heer, das sich hauptsachlich aus Blurgermilizen rekrutierte, konnte die
Freuden des Friedens nicht vergessen, auch wenn ihr Furst verlockende
Beuteziige versprach. Véllig anders war die Lage, wenn ein Feind den
eigenen Stamm angriff. War es ein israelitischer Stamm, muBten die
Leviten das letzte Urteil Jehovas sprechen lassen, und eine Mehrheit der
Stamme fand sich ein, um den Frevler zu zlchtigen, weil die religiés
geforderte Allheit aller Stémme vermutlich selten rechtzeitig organisierbar
war. War der Feind ein nichtjidischer Angreifer, waren ohnehin alle
Stamme durch Jehovas Gebot zum gemeinsamen Krieg aufgeboten.

Der aktuelle (2025) Mehrfrontenkrieg Israels erlaubt daher keine Flinften
Kolonnen im eigenen Staat. Diese Wahrheit Jehovas sollten auch die
~Stamme" der modernen Linken Israels noch nicht vergessen haben.

Frieden und Freiheit blieben die geschichtlichen Endzwecke des allezeit
kriegsbereiten Israel, und insofern war es auch religiés mitbegrindet, dai3
sich Scharon im 20. Jahrhundert auf das Angebot der Hamas einlieB und
dem verhangnisvollen Tauschgeschaft ,Land fir Frieden™ zustimmte. In
diese Falle seiner Nachbarn wird Israel, nach menschlichem Ermessen,
niemals wieder fallen.]

So viel iiber die Griinde, welche die Fiirsten in den Schranken hielten. Es ist nun zu sehen, wie
das Volk in Ordnung gehalten wurde. Die Grundlagen des Reiches geben auch dariiber volle
Auskunft. Denn bei nur geringer Aufmerksamkeit sieht man, dass sie eine so starke Liebe in
den Gemiithern der Biirger haben erzeugen miissen, dass ihnen nichts so schwer war, als das
Vaterland zu verrathen oder von ihm abzufallen. Alle mussten so ihm ergeben sein, dass sie
eher das Aeusserste als eine fremde Herrschaft erdulden mochten. Nachdem sie ihr Recht auf
Gott iibertragen, und ihr Reich ein Reich Gottes sein sollte, und sie allein dessen Kinder, die
anderen Volker aber Gottes Feinde, so hegten sie deshalb den stirksten Hass gegen diese, da
sie auch dies fiir fromm hielten (Psalm CXXXIX. 21, 22).

[Obwohl Spinoza in der Einzahl spricht: ein Vaterland flr alle, - kann das
religidse Vaterland doch nicht mit den vielen ,geographischen®™ Vaterlandern
der (vielen) Stamme Israels identisch gewesen sein. Ein Unterschied, den
auch Spinoza immer wieder vergif3t, schon weil er sich kaum erschdpfend



in die Geschichte der internen Kriege unter den Stdmmen eingelassen
haben durfte.

Uber den Daumen galt wohl diese Regel: Wurde das Territorium des ganzen
Israel auch nur in einem ,Teilstaat® von einer fremden Macht, wie
beispielsweise den Assyrern, angegriffen, dann muBten alle inneren
Feindschaften der Stamme gegeneinander ruhen. Denn diesem Fall wurden
die (religidsen) Grundlagen Israels angegriffen, beleidigt, verflucht und
ignoriert. Flur diesen Extremfall gab es gewi3 auch Bilndnisvertrage, die,
bildlich gesprochen, in der heiligen Bundeslade aufbewahrt und mitgeflihrt
wurden.

Alle Juden waren Kinder Gottes, alle anderen Menschen waren es nicht. Und
gegen die Urrelation dieses strengen und unverbrichlich geschworenen
Gegensatzes  waren alle Nachbarschaftsrelationen und deren
unvermeidliche Dauerfehden unter den Stammen ,wie nicht vorhanden."

In diesem Fall galt daher das Prinzip: der Feind meines Nachbarn ist unser
aller Feind, und wer gegen diesen kampft, ist unser aller Freund. Und dies
hat auf Wunsch Jehovas zu erfolgen, dessen Verwaltung und Befolgung
notwendigerweise an religiose Wachter ,ausgelagert® wurde. Indes die
christliche Religion ihre Teilnehmer zu Kindern eines Gottes macht, der
keinerlei Selbstverteidigung zuzulassen scheint. Salopp formuliert: wie die
Juden das Kampfgebot forcieren und Ubertreiben, forcier(t)en und
Ubertreiben die Christen das Liebesgebot. Doch waren sie diesbezlglich
immer wieder klug genug, die Vernunft der Selbsterhaltung Uber die
Selbstvernichtung durch Nachstenliebe zu stellen. ]

Deshalb musste thnen nichts schrecklicher sein, als einem Fremden Treue zu schworen und
Gehorsam zu geloben. Es gab kein grosseres Verbrechen, und nichts Schéndlicheres konnte bei
ihnen erdacht werden, als das Vaterland, d.h. das Reich Gottes,[237] zu verrathen. Schon das
Wohnen ausserhalb des Landes galt als ein Verbrechen, weil man den Dienst Gottes, zu dem
Jeder schuldig war, nur im Vaterlande tiben konnte; denn nur hier war die heilige Erde; tiberall
anders war sie unrein und weltlich. Deshalb klagt David iiber seine Verbannung zu Saul mit
den Worten: »Wenn Dich welche gegen mich aufregen, so sind es verworfene Menschen, weil
sie mich ausschliessen, dass ich die Erbschaft Gottes nicht betreten kann, und mir sagen: Gehe
und verehre die fremden Gotter.« Deshalb wurde auch kein Biirger mit der Verbannung bestraft,
was bemerkenswerth ist; denn wer siindigt, ist zwar der Strafe, aber nicht der Schande verfallen.

[Liest man diese Satze des Spinoza, muBB man gegen die von den westlichen
Kolonialmachten initiierte und neuerdings mittels UNO-, EU und westlicher
- Staaten-Gewalt angestrebte ,Zweistaatenlésung® schwere Bedenken
auBern. Es kann nicht gut gehen, wenn ein nicht nur demokratischer,
sondern zugleich jldischer Staat Israel gezwungen wird, seine Todfeinde
bei sich zu beherbergen und mit ihnen zu koexistieren.

Und dieses beides unter der Aufsicht ,sdkularer Fremdmachte", die den
Holocaust der Deutschen und ihrer Sympathisanten (darunter auch Araber)


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

nicht rechtzeitig verhinderten. Wobei die letztgenannten bis heute offen
erklaren, gegen einen neuen Holocaust in der Form einer ,Vernichtung der
zionistischen Entitat" nichts einzuwenden zu haben.

Die Europder tun sich leicht mit ihrer Annahme, , eigentlich®™ habe sich das
religiése Judentum langst schon ,Uberlebt", eigentlich sei die Mehrzahl der
Diaspora-Juden sakular eingestellt, so ahnlich wie die sakularen Westler,
die alle Facetten von Agnostik bis Atheismus, von ,Realsozialismus®™ bis
totaler Laissez-faire- Beliebigkeit aus eigener Erfahrung kennen.

(Weshalb bekanntlich die linksgriinen US-Demokraten bis heute an einer
~Zweistaaten-Losung" festhalten und daflir unter Obama und Biden bereit
waren, Uber alle ,roten Grenzen" hinaus" ein bedenkenloses Yes-we-can-
Appeasement in Kauf zu nehmen.

Gegen diese Pro-Israel-Argumentation kénnte man natdrlich einwenden:
auch die Araber sind bereits einige Jahrhunderte in Arabien und Umgebung
prasent (gewesen). Sie nutzten bekanntlich die Diaspora-Abwesenheit
Israels, die durch den Sieg der Weltmacht der Rédmer Uber Jerusalem und
seinen Tempel und damit auch tber die Heimatlander des Moses und dessen
Nachfolgegenerationen unausweichlich geworden war.

DaB es wenig Sinn habe, die Anzahl der historisch absolvierten
Jahrhunderte auf beiden Seiten gegenzurechnen: Diesen Rat héren wir
wohl, schon weil die Araber, die angeblichen ,abrahamitischen Bruder" der
Juden und Erfinder des Kleinen Einmaleins, die uneinholbare Uberlegenheit
der judischen Altertimer nachrechnen kénnten. Und daB sie sich bis heute
weigern, sogar diese triviale Anerkennung der judischen Epochen-
Uberlegenheit anzuerkennen, kann nicht nur an ihrer arg verspéateten
Zeitrechnung liegen.

Wie oft haben sie im 20. Jahrhundert versucht, Israel zu vernichten, um
sich als alleinherrschende Macht in Israels Umgebung (,Naher Osten")
festzusetzen. Unleugbare Faktoren die fur  die oktroyierte
Zweistaatenldésung wenig Gutes erwarten lassen. Beim Ausgang des Moses
aus Agypten lagen die Stdmme des Propheten Mohammed noch nicht
einmal in ihren Windeln.]

Der Juden Liebe zum Vaterlande war deshalb keine einfache Liebe, sondern eine Frommigkeit,
welche mit dem Hass gegen die iibrigen Volker durch den tdglichen Gottesdienst gepflegt und
so gendhrt wurde, dass sie zur anderen Natur wurde. Denn ihr téglicher Gottesdienst war nicht
allein verschieden, sondern entgegengesetzt, und dadurch kam es, dass sie vereinzelt und von
den iibrigen Volkern getrennt blieben. Aus den tdglichen Verwiinschungen musste ein starker
Hass entstehen, der sich fest in die Seele grub; denn es war ein Hass, der aus grosser Andacht
und Frommigkeit entsprungen und fiir fromm gehalten wurde, und einen grdésseren und
hartnéckigeren kann es nicht geben. Auch fehlte die gewdhnliche Ursache nicht, welche den
Hass immer mehr entziindet. Dieser Hass wurde ndamlich erwidert; die anderen Volker waren
hochst feindselig gegen sie gesinnt.



[Der fromme HaB glaubt sich von seinem Gott gesegnet und berufen. Ist
kein geglaubter Gott da, wie im sdkularen Europa von heute, im marxistisch
oder nationalsozialistisch indoktrinierten von gestern, dann genlgt die
Macht des politischen Glaubens: ,Kein RassenhaB" ist demnach ein
Hassglaube, der zur Wachsamkeit und beizeiten (rechtzeitig) zum Kampf
gegen die Falschdenkenden aufruft. Es ist Europas Lage und auch die Lage
der verwirrten Kirchen von heute, deren Liebesglauben bereit ist, zur
Unterwerfung unter das kommende Kalifat Ja und Amen zu sagen.

Spinoza erwahnt nicht den ersten Grund der frihesten Ursache der
judischen Hassmentalitat: Die radikal neue Religion eines nur mehr einzigen
und einen Gottes muBte sich gegen die polytheistischen Goétter Agyptens
und des Libanons ,abschotten™. Diese waren noch Erben archaischer
Naturreligionen, jener (Jahwe) war hingegen ein redender Gott des Geistes.
Noch im Dornbusch hockend, muBte er auf seinen Wistenkinder einreden:
wuBte eine dringliche Einrede des Moses, da ,aufgeschrieben® und
wiederholbar gemacht, unvergeBlich zu konservieren. (Fazit, contra
Spinoza): Nicht der Gottesdienst, sondern die Gotter und daher des Gottes
Wandel in der Geschichte der fortgeschrittensten Menschheit war(en) es,
die das judische Land und Leben von allem Ubrigen Land und Leben
trennte.

Aber an eine solche Grundgeschichte der Ursachengeschichte des
Judentums, konnte der Jude Spinoza nicht einmal ,,andenken®. War er auch
Philosoph geworden, so blieben ihm doch die Aussagen des AT wahre
Aussagen des wahren Gottes, mit einem Wort: Vernunftaussagen. Er ahnte
noch nicht, daB vor der Sintflut noch andere Urzeiten geflutet haben.]

Wie sehr Alles dies, die Freiheit in ihrem Staate, die Ergebenheit an das Vaterland, das
unbeschrinkte Recht auf alle Anderen und der nicht blos erlaubte, sondern fromme Hass gegen
diese, die Feindschaft aller Anderen, die Eigenthiimlichkeit ihrer Sitten und Gebriuche, ich
sage, wie sehr dies die Gemiither der Juden stirken musste, um Alles mit besonderer
Standhaftigkeit und Kraft fiir das Vaterland zu ertragen, lehrt die Vernunft deutlich und bezeugt
die Geschichte. Denn sie haben, so lange die Stadt stand, nie unter fremder Herrschaft
ausgehalten, und Jerusalem hiess deshalb die aufriihrerische Stadt (Hezra, IV. 12, 15). Auch
das zweite Reich, was kaum der Schatten des ersten war, da die Hohenpriester auch[238] die
fiirstliche Herrschaft sich angemasst hatten, konnte nur schwer von den Romern zerstort
werden, wie Tacitus im 2. Buch seiner Geschichten mit den Worten bezeugt: »Vespasian
brachte den jiidischen Krieg durch die noch tibrige Eroberung von Jerusalem zu Ende; ein hartes
und schweres Werk, mehr wegen des Charakters des Volkes und seines hartnidckigen
Aberglaubens, als dass die Belagerten die geniigende Kraft, um die Noth zu ertragen, gehabt
hétten.«

[Auch hier unterschiebt Spinoza , die Vernunft" als lehrende Instanz mitten
unter die Rabbis des Alten Testaments und deren anzunehmende
Vorganger. Und Christen sollten den Juden nicht hassbdse (gewesen) sein:
denn ohne Uberwindung eines Himmels, der mit ré&tselhaft eingreifenden
Gotter angefillt war, ware das Christentum nicht entstanden.


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Der Zirkel Spinozas: ,lehrt die Vernunft deutlich und bezeugt die
Geschichte", entlockt uns heute nur noch ein tolerantes Schmunzeln. Und
eine Portion Neid: wie (schein)geboren eine Zeit, in der auch Philosophen
glaubten, was ihnen ewige heilige Schriften zu glauben vorsetzten!

Als die Christen in der Epoche der Kreuzzlige dem kriegerischen Rache-
Denken des Papstes Urban in die Falle gingen, wiederholte sich das
Wechselspiel zwischen Erstgrinden und Erstursachen auf einer
verhangnisvollen Ebene. ,Eigentliche™ Ursache war der Wille, die heiligen
Statten aus den Handen der islamischen Barbaren zurlckzugewinnen.
«Eigentlicher" Grund war somit die héhere Berufung und hdhere geistige
(Glaubens-)Wahrheit des Christengottes, zu deren Beweis jener
verhangnisvolle Papst allerdings einige Kriegsgeschichten aus dem AT als
Rechtfertigungs- und Motivierungsgrund heranzog.

Aus einem verstandlichen, obzwar nicht vernunftigen Grund: Im Neuen
Testament findet sich kein Auftrag, die verlassenen Statten einer
~Heilsgeschichte"™ abermals zu besiedeln und als Kénigreich zu erobern und
zu verwalten. Doch der der schlaue Pontifex" in Rom (oder Avignon) fand
einen Ausweg: Die neue Jenseitsreligion nahm eine falsche Anleihe bei der
abgelaufenen judischen Jenseitsreligion. Wie die siegreichen Israeliten im
antiken Israel sollten die bestens motivierten Christenheere Europas ab
dem spaten 11. Jahrhundert (1080) den hochheiligen Auftrag des Papstes
abermals in Israel ausfiihren.

Von welcher Fremdherrschaft hat sich Jerusalem wann und wie befreit? In
Hezra IV. 12,15 steht es in rezitierfahigen Versen aufgeschrieben.

Wenn man im AT mehrere Reiche der Reihe nach zahlt(e), muB3 es doch ein
Reich Israel gegeben haben, doch offenbar nicht als statuarische und
dynastisch vererbbare Monarchie, sondern als Sammlung verschiedener
Flrstentimer, deren eines oder mehrere unter Fremdherrschaft (anderer
judischer oder fremder Flrsten?) geraten konnten.

Zum Niedergang des Reiches, (schon das zweite sei nur noch ein ,Schatten
des ersten gewesen") scheint auch das politische Gellste der Hohenpriester
nach flrstlicher Herrschaft beigetragen zu haben. Und im Revers dazu:
gewisse Schwachungen der Priester und ihrer Religion. (Man bekommt
Gusto, das AT neu und kllger wiederzulesen.

Der Tacitus-Sprung zu Vespasian deutet die Starke des ,hartnackigen
Aberglaubens" der Juden nur an. Die Rémer hielten sich fur véllig frei von
jeglichem Aberglauben, ahnlich wie die Urban-Christen tausend Jahre
spater vor den Toren Jerusalems. Vespasian und Titus eroberten jldisches
Land durch und fur die Ehre ihrer Gotter. Urbans Heere durch und fir die
Ehre ihres Christengottes. Doch davon wollen die heutigen Kirchen nichts
mehr héren und lesen.]



Ausser diesen nur von der Gesinnung abhédngigen Eigenthiimlichkeiten gab es in diesem festen
Staate eine andere, welche die Biirger von jedem Abfall und von dem Verlassen des Vaterlandes
zurlickhielt, ndmlich der Nutzen, welcher die Stiarke und das Leben aller menschlichen
Handlungen ausmacht. Denn nirgends besassen die Biirger mit grosserem Recht ihre Giiter, als
die Unterthanen in diesem Staate, die einen gleichen Antheil mit dem Fiirsten an dem Lande
und Aeckern hatten, und wo Jeder in Ewigkeit Eigenthiimer seines Antheils blieb. Denn wenn
Jemand aus Armuth sein Grundstiick oder seinen Acker verkauft hatte, musste es ihm bei
Eintritt des Jubeljahres zurlickgegeben werden, und &hnlich waren andere Einrichtungen,
welche den Verlust der Giiter hinderten. Endlich konnte nirgends die Armuth leichter zu
ertragen sein als hier, wo die Liebe zu dem Néchsten, d.h. gegen seine Mitbiirger mit der
hochsten Frommigkeit geiibt wurde, um die Gnade Gottes, ihres Konigs, zu erlangen.

[Bei der Entwicklung des abstrakten Blrgerrechtes durfte Israel mit der
Zivilkultur Roms mitgehalten haben. Persdnliches und familidres Eigentum
waren im judischen Orient vielleicht sogar besser als unter den Rémern
gesichert. Zustande wie unter Sulla und anderen Despoten scheinen in den
judischen Flrstenreichen nicht eingerissen zu haben. Und ebenso nicht der
Sittenverfall des spaten Roms, der zeitlich mit der Eroberung und
Zerstdérung Israel zusammenfiel. Eine erstaunliche Gleichentwicklung des
blrgerlichen Rechtes, da zwei sehr verschiedene Religionen als mentaler
Grund dienten und als Letzter Ratgeber ,befragt™ wurden.

Was Jehova erlaubte, war unter den Goéttern des rdmischen (und
griechischen) Mythos Anathema und umgekehrt. Aber nicht duldete Jehova
einen romischen Kaiserkult an seiner Seite im dritten und bislang Letzen
Tempel des Einen Gottes in Jerusalem. Heute muB er sogar einen
moslemischen Tempel und Gott an seiner Seite dulden. Diese Schuld der
Diaspora ist bis heute mahnend und bohrend: Man hatte das Heilige Land
verlassen, zwar nicht freiwillig, aber doch auch nicht zureichend abgewehrt.
Jeden Tag durch tausend Jahre mag sich diese Selbstanklage in den
Synagogen erhoben haben und noch heute erheben, um jedesmal wieder
in ein endloses Streitpalaver zu muinden.

Auch ein Patrizierstand superreicher Senatoren scheint in ganz Israel nicht
existiert zu haben. Mit einem Wort: das kolossal expandierende Rom zerfiel
an seinen inneren Widerspruchen, Israel scheiterte an seiner Wut gegen
seine Feinde, die zwar oft besiegt wurden, doch eines Tages hatte der
Weltgeist der Antike radikal umgedacht und den Geist Jahwes aus dem
Orient zu vertrieben.

Wie weit die jlidischen Ansatze flr ein Gemeinschaftseigentum gingen, ware
zu prufen, ebenso die behauptete Sicherung (,Rlckgabe") des verlorenen
Eigentums durch Vater Staat. Ob sich die ,Liebe zu dem Nachsten" Uberall
gegen den HaB gegen den Ubernéchsten durchsetzen konnte? Ihr Gott war
ein Kbénig, und ihr Kénig war ihr Gott gleichen Namens, ein kaiserlicher
Menschengott war so unmadglich wie ein christlicher Gottmensch.]



So konnte den jlidischen Biirgern nur in ihrem Staate wohl sein, und der Aufenthalt ausser
demselben war ihnen der grosste Schaden und Schande. Zu ihrer Anhénglichkeit an das
Vaterland und zur Beseitigung der Biirgerkriege und Streitigkeiten trug auch wesentlich bei,
dass Niemand Jemand Seinesgleichen, sondern nur Gott diente, und dass die Milde und Liebe
zu seinem Mitbiirger als die hochste Frommigkeit galt, welche durch den gegenseitigen Hass
zwischen Juden und dem iibrigen Volkern erheblich gesteigert wurde.

[In ihrem Verstandnis von Gott und Gottglauben muB die Zerstreuung der
Juden in alle Welt eine demitigende und zugleich erhabene Strafe gewesen
sein, jedoch keine einzigartige und insofern ,auserwahlte." Flucht und
Exodus begleiten die Menschheitsgeschichte aller Vélker und spater auch
vieler Staaten.

Die Gleichung oder Analogie des Gebots: Keiner diene nur Seinesgleichen,
sondern immer zugleich auch Gott, flihrt auf die Frage nach dem genauen
Sinn von ,Zugleich™. Denn offensichtlich wirde das ,Zugleich™ sozusagen
(sakular),tberdehnt® und moralreligiés, wenn es ,zeitbuchstablich®
genommen wird: Mit jeder guten Handlung und jedem guten Wunsch flr
die Deinen, ist auch dein Dienst an Gott erfillt. In diesem Fall waren die
Leviten und spater die Kirchen Uberfllssig (gewesen), und ein ,Kant avant
la lettre™ hatte mitten unter den Tempel-Glaubigen und doch von ihnen
getrennt, gelebt und ,seinem Gott gedient". Zu dieser zentralen (Gottes-
)Frage scheint Spinoza noch nicht vorgestoBBen zu sein.

In der Gegenwart sehen wir an der neuen ,Kirche der Vdélker", die die
Konfessionen der Christentums auszubriten versuchen, eine neue und
gesteigerte Variante des Konflikts von ,intra contra extra muros", das den
Kirchen immer mehr zu schaffen macht. Ihrem ,Tempeldienst® kommen
die ,Leviten™ abhanden und die , Gotteshauser" darben und zerfallen. Auch
die Weitergabe des Dienstglaubens an die Kinder ihrer Eltern stockt und
ringt mit dem Uberleben. Es ist, als suche das Christentum nach seiner
eigenen Diaspora, sofern nicht das Gegenteil gilt: Es wird durch sein
aktuelles (postmodern-modernes) Wesen aus seiner bisherigen Heimat
vertrieben.]

Ferner half die strenge Zucht des Gehorsams, in der sie erzogen wurden; denn sie mussten Alles
nach bestimmten gesetzlichen Vorschriften thun. Man durfte nicht nach Belieben pfliigen,
sondern nur zu bestimmten Zeiten[239] und Jahren und nur mit einer Art Vieh zugleich. Auch
das Séen und Ernten war nur auf eine bestimmte Art und zu bestimmter Zeit gestattet, und ihr
ganzes Leben war eine fortwdhrende Hebung des Gehorsams. (Man sehe Kap. 5 in Betreff des
Nutzens der Gebrduche.) In Folge dieser Gewohnung galt ihnen selbst dieser Zwang nur als
Freiheit, und deshalb verlangte Jeder nach Geboten, nicht nach deren Authebung.

[,Glauben nach Vorschrift" ist nicht jeder Religion in die Wiege gelegt, der
judischen aber sehr wohl und sogar unUbertreffbar, woftr sich die
entscheidenden Grinde seit Moses gewil3 finden lieBen. - Die christlichen
Konfessionen haben es mit ihren Katechismen versucht, sind aber damit
gescheitert, wird man sagen missen, wenn man sich die gegenwartige
»Zucht" intra muros und in den Familien zu Gemute flhrt. ,Streng christlich


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

leben und erziehen™, mag vereinzelt noch gelingen, weil es aber der
christlichen (!?) Sekte der ,Zeugen Jehovas" am besten gelingt, ist damit
ein weiterer Beweis flur das Katechismus-Scheitern gefunden.

Darf der Mensch nichts mehr nach Belieben tun, lebt er als Marionette eines
Lebens-Regel-Systems: unfrei und untermenschlich, als Sklave eines
inhumanen Plan-Protokolls. Soll der Mensch alles nur mehr nach Belieben
tun, hat er seine Seele an den Vaganten namens Teufel verkauft. In beiden
Fallen ist er nicht mehr Herr im eigenen Haus.

Moglich, daB der feine Beobachter Spinoza an dieser Stelle auch eine
Gedenkminute an seinen Exodus aus der Synagoge eingeschaltet hat:
~deshalb verlangte Jeder nach Geboten, nicht nach deren Aufhebung."

Pfligen unter tausend Vorschriften, Saen und Ernten unter anderen tausend
Vorschriften, alles andere Tun, Denken und Reden gleichfalls, und, nicht zu
vergessen: Das Speisen und die Speisen: noch heute sind diesbezlglich
unzahlige Vorschriften ,in Amt und Wurden." Es ist, als hatte Moses, als
Urheber seiner Religion, die SiiBe der ,reinen Speisen® im Agyptenland nicht
vergessen kdnnen...

Die Dialektik von Gewdhnung und Freiheit findet sich gleichfalls in beiden
Extremen: sowohl im totalen Belieben wie auch im totalen Gehorchen.

Ein Beweis der Tatsache und der Verpflichtung, daB der Mensch zwar unter
Disziplin, nicht aber als deren Sklave leben soll. Er muB3 entscheiden und
die Resultate und Folgen davon erfahren und mit Vernunft beurteilen.]

Ebenso half es, dass sie zu bestimmten Jahreszeiten sich der Muf3e und Lust zu iiberlassen
schuldig waren; nicht damit sie ihrer Lust, sondern damit sie Gott mit Lust gehorchten. Dreimal
im Jahre waren sie Géste Gottes (Deut. XVI.); am siebenten Tage der Woche ruhten sie von
jeder Arbeit und mussten sich der Mulle ergeben, und daneben waren noch andere Zeiten
bestimmt, in denen anstdndige Lustbarkeiten und Gastmahle nicht blos erlaubt, sondern geboten
waren. Es giebt nichts Wirksameres als dies fiir die Gewinnung der Herzen der Menschen; denn
nichts fesselt die Seele so als die Frohlichkeit, welche zugleich aus der Andacht, d.h. aus Liebe
und Bewunderung vereint entspringt.

[Um die Torturen des Gehorsams (Uberleben zu kdénnen, erlaubten die
Priester der hypergenauen Gesetze-Religion ihren Schuldnern vor Gott
gewisse ,Aus-Zeiten" der Erholung und Starkung. Der heilige Sabbat in
Israel ist noch heute von ,Auszeit-Regeln™ umstellt und eingehegt. Regel-
vorschriften, die es dem Staat Israel allwéchentlich schwer machen, die
gemeine alltagliche Zivilkultur eines modernen Staates aufrechtzuerhalten.
Wenn sogar die (nicht naher definierte) ,MuBe" nur als eine erzwungene
und anerzogene Gewohnheit praktiziert wird, sind kontrollierende
Religionsbeamte und einander denunzierende Bilrger unvermeidlich.

Spinozas Zustimmung ist schal und unglaubwurdig: Denn die daraus
entspringende , Frohlichkeit® ist von ihrem Doppelganger: der



geschauspielerten Fréhlichkeit nur durch die Moraldetektive unter den
~Religionswachtern® erkennbar. Der Wille zur Denunziation st
omniprasent, denn die Gesetze und Regeln sind inhaltlich wie in Fels
gehauen. Noch wahrend ihrer gespielten Zeremonie bedugen die
Spielenden einander misstrauisch: Wer macht es richtiger, wer hat das
Richtige Gottes besudelt? Aber auch das Gegenteil verfehlt ein vernlinftiges
und freies Zusammenleben: Unbestimmte, scheinbar regellose Gesetze, die
allgemein vieldeutig formuliert werden, fihren zu Zensur, misstrauischer
Selbst- und Fremdbeobachtung, am Ende zu Sprech-, Meinungs- und
Denkverboten.

Wer ,Hassverbote"™ und ahnliche Moralbomben einfihrt, sollte sich nicht
wundern, wenn die freie Vernunft aus seiner Mitte zu entweichen beginnt.
entweicht. ]

Auch konnten sie dessen durch Gewohnheit nicht leicht iiberdriissig werden; denn der
Gottesdienst an den Festen war selten und dabei mannichfach. Dazu kam die grosse Verehrung
des Tempels, an der sie wegen der besonderen Gebrduche und der vor dem FEintritt zu
beobachtenden Handlungen auf das Gewissenhafteste festhielten, so dass sie noch heute mit
Schaudern jene Unthat des Manasse lesen, welcher die Errichtung eines Gotzenbildes selbst in
dem Tempel gestattet hatte. Auch fiir die Gebrauche, welche im Innersten Heiligthum
gewissenhaft beobachtet wurden, war die Eifersucht des Volkes nicht geringer, und man
brauchte deshalb das Gerede und die Vorurtheile desselben nicht zu flirchten. Niemand wagte
iiber gottliche Dinge ein Urtheil zu fillen, sondern Allem, was ihnen auf das Ansehn einer
gottlichen, im Tempel empfangenen Antwort oder eines von Gott erlassenen Gesetzes geboten
wurde, hatten sie ohne alles Befragen der Vernunft zu gehorchen.

[Spinozas Beschreibung seiner vormaligen Glaubensgenossen, ihres
,Praktizierens" und ihres sozialen Lebens, ist wohlwollend, mitunter beinahe
verklarend. Sollte er unter Isolationsschmerzen gelitten haben, - im Holland
des 18. Jahrhunderts, in der Freiheit der Vereinigten Niederlande? Seine
genaue Kenntnis des Alten Testaments und gewi3 auch des Neuen wirft
Fragen Uber den philosophierenden ,Freidenker" auf, der eine universale
Ethik in seinem Kdcher kécheln hatte.

Weil die vorgeschriebenen Gebrauche im Tempel und im innersten
Heiligtum ,gewissenhaft beobachtet™ wurden, daher gab es im Volk ,kein
Gerede und keine Vorurteile"? Der junge Jesus scheint anderer Ansicht
gewesen zu sein.-

Modern formuliert: in allen Dingen des religiésen Denkens und Handelns
verwalteten die Leviten (oder deren Substitute) eine tabuisierte
Definitionsmacht. Ob diese Aussage in den langen Jahrhunderten der
Geschichte Israels durch die Realitat als status quo bestatigt wurde?

Damit glaube ich die wesentlichen Verhéltnisse dieses Staates zwar kurz, aber doch deutlich
klar gemacht zu haben. Ich habe nun noch die Ursachen zu untersuchen, weshalb die Juden so
oft von dem Gesetze abgefallen[240] sind, weshalb sie so oft unterjocht worden sind, und
weshalb ihr Staat zuletzt ganz zerstort werden konnte. Vielleicht sagt man, dies sei wegen des
Volkes Ungehorsam geschehen; allein solche Antwort ist kindisch; denn weshalb war dieses


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Volk ungehorsamer als die tibrigen? etwa von Natur? Allein die Natur erzeugt keine Volker,
sondern nur Einzelne, welche erst durch Sprache, Gesetze und Sitten zu besonderen Volkern
werden. Nur aus diesen beiden letzten, aus den Gesetzen und Sitten, konnen die besonderen
geistigen Anlagen, die besonderen Zustédnde und die besonderen Vorurtheile hervorgehen.

[Der Verdacht, Spinozas more geometrico, eine Denkweise, die die judische
Liebe zu geregelten Normsatzen durchblicken |aBt, kdnnte auch seine
Darstellung des historischen Israel gepragt haben, erhartet sich: Die ersten
Paragraphen und Kapitel zeigen das Ideal der Sache, ,systematisch®
(dezimalnumerisch) hinterher kommt die Realitat an die Reihe.

Zuerst der reine und unbefleckte Plan Jehovas mit Moses als Retter und
Erléser, dann dessen geschichtliche Ausfiihrung bis zur Endkatastrophe im
Jahr 70 nach christlicher Zeitrechnung, - im Jahr 3832 nach juddischer
Zeitrechnung.

Wie konnte es geschehen, daB ein Volk, das treu zu seinem Gott halten
sollte, ,so oft" vom Gesetz abgefallen ist? lautet Spinozas Uberleitende
Frage. Darauf mussen wir (wohl nicht nur als Nichtjuden) zurlckfragen:
~Gesetz", in welchem Sinn dieses Wortes?

Ist ,Gesetz" in seiner Totalitdt (vermutlich mehr als tausend
Spezialgesetze) gemeint oder ,Gesetz" als ein Grundstock der mosaischen
Gesetze, die unbedingten (Grund)-Gehorsam fordern? Jenes ist als Gesetz
illusionar, weil sich dessen Vielheit, gerade nicht aus ,Zehn Gebots-
Gesetzen" ableiten |aBt, dieses Gesetz reduziert sich auf eine einfache
Glaubensforderung: Du sollst dem Gott Deiner Vater gehorchen.

(DaB unserem Denken, das bereits viele Stadien der Vernunft durchlaufen
hat, das Patriarchalische des jlidischen Denkens nicht mehr in den Sinn will,
steht auf einem anderen, auf einem spateren und postreligiosen Blatt.)

Unausgegoren ist auch Spinozas Denken, das zunachst den ,Einzelnen" als
vOlkerzeugendes Prinzip einflihrt, um noch im selben Satz das Triumvirat
von Sprache, Gesetzen und Sitten als reales und wirkliches Prinzip
nachzuschieben.

Als Grund und Ursache des oftmaligen Abfalls der Israeliten eine oder deren
~Natur® zu behaupten, wird als kindisch abgetan. Spinoza kennt die Aporien
eines sich selbst begriindenden Naturrechts, dieses ware erst recht ein
Abfall vom Grund aller Rechte, es ware der Abfall aller Abfalle.

Aus unserer rationalen Sicht auf die Dinge der Religionen und ihrer
Geschichte scheint eine einfache Antwort auf Spinozas ,Abfall-Frage"
madglich: Lebendige geschichtliche Kollektive, als da sind Vélker, Kulturen
und Religionen, missen teils im Inneren, teils im AuBeren ihrer
Institutionen groBe Veranderungen hervorbringen oder/und erleiden. Sie
bewegen sich als bewegte Teile in einem Teich, der sich seinerseits bewegt,
in Richtungen und auf Ziele hin, die in den Teilen nur erkennbar waren,



wenn ein Teil auBerhalb des Teiches auf dessen Bewegungen herabschauen
kdnnte.

Wohlgemerkt: nicht nur auf die anderen (nicht wenige!) Teile, sondern
zugleich auf die Bewegung des Ganzen selbst. Die Teile haben ihre
Bewegung zwar angestoBen, wie Moses in Agypten, dann aber treten
andere Teil dem ersten Teil von auBen nahe und beginnen Streit und Kampf.
Und zugleich erhebt sich Streit und Kampf auch im Inneren, weil sich der
Wille Moses so, aber auch anders deuten und tradieren laBt.

Wie konnte es dem gesetzesgetreuesten Volk aller Voélker geschehen,
zweimal unterworfen und in die Sklaverei gefuhrt zu werden? Und spater
seinen Allerheiligsten Tempel in Jerusalem stlirzen und brennen zu sehen?
Und nochmals spater, von einer selbsternannten Kulturnation Europas in
einen Holocaust geflhrt zu werden. Und zuallerletzt, von den anderen
Kulturnationen des altgewordenen Kontinents gezwungen zu werden, mit
seinen Todfeinden einen gemeinsamen Staat, mit allem, was ,kulturell®
dazugehort, zu organisieren?]

Wenn also auch wirklich die Juden ungehorsamer wie andere Sterbliche gewesen wiéren, so traf
dies ihre fehlerhaften Gesetze und Sitten. Allerdings hitte Gott, wenn er ihren Staat hétte
dauerhafter machen wollen, ihnen auch andere Rechte und Gesetze und eine andere Verwaltung
derselben geben miissen. Man kann deshalb nur sagen, dass Gott ihnen schon geziirnt habe,
nicht blos, wie Jeremias XXVII. 31 sagt, von der Erbauung der Stadt ab, sondern schon von
dem Erlass der Gesetze ab. Dieses bezeugt auch Ezechiel XX. 25 mit den Worten: »Denn ich
gab ihnen keine guten Einrichtungen und keine Rechte, nach denen sie leben konnten, und ich
habe sie verunreinigt mit ihren Gaben, indem ich alle Oeffnung der Gebarmutter (d.h. das
Erstgeborne) zuriickwies, damit ich sie verdiirbe, und sie erkenneten, dass ich Jehova bin.«
Damit diese Worte und die Ursache der Zerstorung recht verstanden werden, ist festzuhalten,
dass zuerst die Absicht war, den ganzen heiligen Dienst den Erstgebornen zu tibergeben und
nicht den Leviten (Num. III. 17).

[Es scheint, daB Spinoza diese wusten Phantasien erlauchter jldischer
Propheten flr ,bare Minze" genommen hat, wie vermutlich auch den
judischen Anfang der Welt im Jahre 3761 vor unserer Zeitrechnung. Israel
lebt somit im uneinholbaren sechsten Jahrtausend, und alle
nachkommenden Religionen des Okzidents und Orients haben flr immer
das Nachsehen. Ein Malheur, das uns nicht unterlaufen kann, bemerken
dazu einige Weltreligionen des Fernen Ostens. Und weil sich die Grinder
des Christentums mit Anfangsdaten zur Weltentstehung auffallig
bescheiden zurutckhielten, muBten sich rechenbegabte Kardindle und
Bischéfe um ein neues Nachrechnen des genauen Beginns der Schopfung
lange Zeit vergeblich abmuhen, ohne das Scheitern ihres Versuchs jemals
erkennen und anerkennen zu kdnnen.

Mit seinen ,luziden™ Propheten versucht Spinoza mit etwas sophistischer
Popuralphilosophie in einen theologischen Streit zu geraten: Den Grund des



israelischen Abfall-Ubels kénnte man Jehova in die Schuhe schieben: da
dieser die Gesetze des auserwahlten Volkes diktiert und festgelegt hat,
muB ihm ein schwerer Lapsus unterlaufen sein:

Das gehorsamste Volk kénnte falschen Gesetzen gehorcht haben. Doch
damit rennt Spinoza nur eine weitere offene Prophetentir ein: Auch der
phantasiebegabte Ezechiel weiB, wie man einen Abfall-Streit unter den
Israeliten flr Jahrtausende zlindet: Jehova selbst wollte sein Volk mit
selbstwiderspriichlichen Gesetzen in die Irre fiUhren. Nur ganz en passant
deutet Spinoza den realen Grund dieses Prophetenstreites (um des Kaisers
Bart) an. Nicht die Leviten waren anfangs als ,Tempelkaiser" vorgesehen,
es sollten die Erstgeborenen (jeder Adels-Familie?) auserkoren sein.]

Allein nachdem Alle ausser den Leviten das Kalb angebetet hatten, sind die Erstgebornen
verstossen und verunreinigt worden, und an deren Stelle sind die Leviten erwédhlt (Deut. X. 8),
welche Verdnderung mich, je langer ich sie betrachte, um so mehr zwingt, in des Tacitus Worte
auszubrechen, dass Gottes Absicht damals nicht deren Sicherheit, sondern die Rache gewesen.
Und ich staune, dass der Zorn in der himmlischen Seele so gross gewesen, dass er selbst die
Gesetze, die immer nur die Ehre des ganzen Volkes, sein Wohl und seine Sicherheit bezwecken,
in der Absicht, sich zu rdchen und das Volk zu strafen, abgefasst, so dass die Gesetze keine
Gesetze, d.h. nicht[241] das Heil des Volkes, sondern seine Strafe und seine Busse wurden.

[Mit Interesse und Lust scheint sich Spinoza in die Intima und Interna
~seiner® Altvorderen eingelassen zu haben. (Warum hatte er sie sonst ,flr
bare Mlinze™ nehmen sollen?). Indem er sich strikt an den Text des AT halt,
kann er sofort mit einem ,Kalb™ beginnen, das alle angebetet haben, nicht
aber die Leviten. Indem er sich einer ,religionsideologischen™ alias
theologischen Propheten-Erzahlung uberlaBt, kann und muB er alles flr
bare Minze nehmen und jegliche Entmythologisierung, die zu seiner Zeit
ohnehin kein ,Paradigma" war, ,nicht einmal® zurickweisen. Spinoza fragt
wie ein Marchenleser und -erzahler unserer Tage: Wie war das wirklich mit
Hansel und Gretel? Antwort: lies nach bei den Gebridern Grimm, sie haben
aufgeschrieben, was wirklich geschehen ist.

Die Tierkulte der Agypter, spater die Opferkulte anderer Nachbarn im
Norden und Osten ,Israels® (eine erst noch entstehende Entitat der
Weltgeschichte) bleiben unterm Radar der Spinoza-Sonde verborgen. Daher
wissen wir, daB wir nicht wissen, was damals geschah, wenn wir treuglaubig
das AT lesen.

Lediglich ein paar Friihhistoriker (Agyptologen), die eruieren konnten, wie
die ,Erstgeborenen™ unrein wurden, nahern sich einem Wissen Uber die
wirkliche Genese des frithen Israel. Dabei sollten sie nicht dem modernen
Vorurteil unterliegen, die religibsen Aussagen der (in sich
meinungsgeteilten) Priesterkasten als irreale Erfindung abzutun, als
»biblische Erzahlungen®, die mit dem realen Leben und Dienen der Israeliten
nicht zu tun haben. ,Unrein® war keine biologische Tatsache.


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Die gedachten Erstgeborenen wurden wegen ihrer Zugehdérigkeit zu einem
schwindenden Opferkult, der von den aufsteigenden Priestern des Leviten-
Stammes als Jahwe-feindlich erkannt worden war, aus der Gemeinde der
auserwahlten Israeliten ausgeschlossen. Uber die stattgehabten K&mpfe
verliert die Bibel kein Wort. Grund: auch diese Geschichte wurde von der
siegreichen Partei der Propheten geschrieben.

Angesichts der Veranderungen (im Glauben der Israeliten, schon bald nach
Moses), die Spinoza durch die heiligen Prophetentexte hindurchschimmern
sieht, nimmt er Zuflucht bei Tacitus, um seinen Verdacht gegen einen
.malignen Jehova“ zu wiederholen. Dieser wollte sich an den sindigen
Moses—-Anhangern gleichsam in einem ewigen Voraus rachen. Kein Christ
und kein Religionsphilosoph , der bei dieser Stelle nicht an die
Erbslindenlehre des NT denken muB. Und naturlich kann keine Religion der
Ur-Frage ausweichen: ist er nun gut oder bose, der Erbe Adams? Teils, teils,
lautet eine erste Vernunftantwort, die unmittelbar, durch ihre
Unbestimmtheit, weitere Antworten einfordert. Unvernlnftig sind demnach
zwei Antworten. A) er ist radikal und unabanderlich bése, B) er ist von Natur
aus gut und vollkommen gut.

Mit seiner Antwort neigt sich Spinoza der unverninftigen Seite zu, obzwar
staunend, aber doch entschieden: Ein strafender Gott war und bleibt Israels
Schicksal. Auch seine positiv-affirmativen Normen (Moses Gesetze) sind
dazu bestimmt, den Untergang Israels herbeizufihren. Wie reagierten die
judischen Geistlichen demnach auf die Katastrophe des Jahres 7o alias, und
wie reagierten sie auf die Machtlibernahme der Nationalsozialisten 1933 in
Deutschland, nachdem deren Massenvernichtungsideologie nicht mehr zu
verschleiern war? In beiden Fallen: immer auch eingedenk jener
Prophetenworte, die eine ,verdiente Schuld® U(ber Israel ausgesprochen
hatten. Es war und ist die judische Seite des islamischen Kismet.

Aber die aktuellen Pogrome und Kriege der Araber (und Schiiten)gegen
Israel erfolgen in einer radikal veranderten Zeit, deren Grinde der
Philosophie Spinozas noch verborgen blieben. Sie lassen wohl auch die
meisten heutigen Rabbis in den Synagogen vor einer einfachen
Wiederholungsrezitation von Ezechiel und Co. zurtckschrecken.]

Denn alle Geschenke, welche sie den Leviten und Priestern zu bringen hatten, und auch dass
sie die Erstgeburt einlosen mussten und den Leviten ein Kopfgeld zahlen, und endlich, dass die
Leviten allein den Zutritt zu dem Heiligthum hatten, waren das stete Zeugniss der Unreinigkeit
und Verstossung der Uebrigen. Ferner konnten die Leviten ihnen stets Vorwiirfe machen. Denn
unzweifelhaft befanden sich unter so vielen Tausenden listige Religionsgriibler; deshalb hatte
das Volk die Neigung, die Thaten der Leviten, die ja auch Menschen waren, zu beobachten und
Alle des Vergehens um Eines willen anzuklagen. Daher erhoben sich fortwihrend schlimme



Geriichte, und sie wurden unmuthig, dass sie miissige und verhasste Personen, die nicht mit
thnen verwandt waren, erndhren mussten, namentlich wenn das Getreide theuer war.

[Die rdmische Variante der Ambivalenz von Gut-Boése (in Gott bzw. den
Gottern selbst) ist bekannt: Die Ubernahme der Republik durch ein
romisches Kaisertum (flr Tacitus ein Majestatsverbrechen am Souveran des
populus romanus), fuhrte zum Aufstieg als ,Hegemon" der antiken Welt, -
und zum Untergang desselben Hegemons ein paar Jahrhunderte spater.
Und es war den Rdmern relativ gleichgultig, ob die Sibyllinischen Blcher
auch Uber diesen ,Widerspruch" einen prophetischen Vers geauBert haben
kdnnten.

Die ,Kopfsteuer" auf jeden ersten Sohn jeder Familie wird nicht die einzige
gewesen sein. Die Erhaltung des Tempels (viele Putzfrauen) und die
Wartung der Tempeldienste (stets neue Opfertiere, stets neuer Weihrauch
fiir alle Feste) war nicht billig. Nicht zu vergessen: der Uberwachungsdienst
zur Einhaltung unzdahliger Reinlichkeitsvorschriften, zu denen auch die
Separierung von Mannern und Frauen gehorte, die Jehova als
unveranderliches Gesetz installiert hatte.

Als ,Religionsgrubler" (treffender Ausdruck) durfte sich in seiner Zeit wohl
auch Spinoza selbst gesehen haben. Die wirklichen Konflikte (durch viele
Jahrhunderte) sind damit kaum angedeutet, ebensowenig deren nahere
Grinde der jeweils aktuellen Ursachen-Anlasse. Die ,Auslagerung" des
Religibsen war in allen vormoderne Kulturen einerseits unvermeidlich:
besondere Institutionen verlangen besondere Orte und speziell gebildetes
und gehorsames Personal. Andererseits an die Politik der jeweils
herrschenden Eliten geknUpft, weil eine nicht religiés legitimierte Politik und
Herrschaft undenkbar war.

Die Trennung von Politik und Religion war nur embryonal vorhanden. In der
modernen Kultur hingegen ist sie fundamental, schon weil viele Religionen
und viele Arten von Religionsverweigerern auf engem Raum
zusammenleben. Spinoza scheint im Intrigenfeld seiner Religion, wohl nicht
nur innerhalb der Synagoge, genltigend Erfahrungen gesammelt zu haben.
Ein Umstand, der ihm auch groBe Zurickhaltung auferlegt haben durfte:
keine gunstige Voraussetzung fir eine objektive (,wissenschaftliche™)
Darstellung der judischen Religions- und Kulturgeschichte. Was sagte
Meister Durand dazu?]

Es ist also nicht zu verwundern, dass in den ruhigen Zeiten, wo die offenbaren Wunder
authorten, und keine Ménner mit grossem Ansehn auftraten, der gereizte und geizige Sinn des
Volkes ermattete und zuletzt von dem Gottesdienst, der zwar géttlich, aber fiir sie entehrend
und verdichtig war, abfielen und nach Neuem verlangte; und dass die Fiirsten, welche immer
streben, die Herrschaft allein zu gewinnen, nach einem Wege suchten, wo sie das Volk sich
verbdnden und von dem Hohenpriester abzdgen, ihm Alles gestatteten und neue Gottesdienste
einfiihrten.



[Ob Spinoza der Widerspruch aufgefallen ist: ,ruhige Zeiten™ waren solche
ohne allzu viele ,Wunder" gewesen, unruhige Zeiten: das genaue Gegenteil.
Weil um jedes , offenbare Wunder" ein machtiger Streit unter den Israeliten
ausgetragen wurde?

Auf eine Definition von ,Wunder" |aBt sich der Voraufklarer Spinoza lieber
nicht ein. Ob Reimarus (1694-1768) von Spinoza (1632-1677) beeinflusst
wurde? Auch dieser Hamburger Bibelforscher und Orientalist hat sich der
Geschichte Israels seit dem Exodus aus Agypten gewidmet, vielleicht
intensiver und durchdringender als der Philosoph Spinoza?

Wie Spinoza in der Synagoge machte sich auch Reimarus in der
protestantischen Orthodoxie unbeliebt. Jenem wurde ein Exodus in den
Pantheismus, diesem eine Flucht in den Deismus vorgeworfen. Der
Verdacht des Letzteren, mit der Auferstehung Jesu kénne irgendetwas nicht
stimmen, wurde provokant gelost: Die Jinger hatten den Leichnam aus
dem Grab gestohlen, um mit dem Marchen von der Auferstehung ihr
Verklnder-Leben als Apostel einer neuen Jesus-Bewegung zu begrinden.
FUr die Lutheraner eine Gotteslasterung sondergleichen. Die Epoche der
Aufklarung begann sich zu regen, sie war nicht mehr bandigen.

Vermutlich hat Spinoza hat seine Darstellung der Geschichte Israels fur
eine Art von ,rationaler oder moralischer Erzahlung" gehalten - mittels
,offenbarer Wunder groBer Manner", einer ,Ermattung des Volkes", einer
Suche nach neuen Gottesdiensten, gewissen wiederkehrenden Kampfen
zwischen Firsten, Volk und Hohenpriestern usf. Sein Modelldenken laBt
uns ratlos zuriick. Was fur alle Falle der Historie zutreffen soll, das trifft
keinen einzigen; eine Landschaft, die von zu weit oben aufgenommen
wurde, verwandelt sich in eine (Atlas)Karte.]

Waire der Staat, so wie es zuerst die Absicht war, eingerichtet worden, und hétten alle Stimme
immer gleiche Rechte und gleiche Ehre gehabt, so wiirde Alles sich in Ruhe erhalten haben;
denn wer hétte dann das heilige Recht seiner Blutsverwandten verletzen mogen? Was hétte man
anders wollen konnen, als seinen Bruder und seine Eltern aus Anhénglichkeit an die Religion
zu erndhren und ihnen die Auslegung der Gesetze zu iiberlassen und von ihnen die gottlichen
Antworten zu erwarten? Ferner wiren auf diese Weise alle Stimme weit enger unter einander
verbunden gewesen, wenn Alle das gleiche Recht zur Verwaltung des heiligen Dienstes gehabt
hitten, und man hétte nichts zu fiirchten brauchen, selbst wenn die Wahl der Leviten einen
anderen Grund als Zorn und Rache gehabt hétte.[242]

[Spinozas illusionare Utopie muB ihm selbst unangenehm aufgefallen sein.
Er mochte sich als Reserve-Moses vorschlagen, und agiert doch nur als
ennuyierter Bibelleser, der eine bessere Geschichte anzubieten hat. Ware
sein Modell - von Anfang an - praktiziert worden, ,hatte man nichts zu
firchten brauchen." Um mit Tacitus zu antworten: Ware Caesar Konsul
geblieben, wiirde Rom noch heute als Weltmacht existieren.]


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Allein sie hatten, wie gesagt, einen auf sie erziirnten Gott, welcher, um die Worte des Ezechiel
zu wiederholen sie durch ihre Geschenke verunreinigte und alle Erstgeburt der Mutter
zuriickwies, damit er sie vertilge. Dies wird auch durch die Geschichte selbst bestitigt. Sobald
das Volk in der Wiiste MuB hatte, waren viele Manner und nicht von dem gemeinen Volke liber
diese Wahl ungehalten und begannen zu glauben, dass Moses nicht nach Befehl Gottes, sondern
nach seinem Belieben Alles einrichte; weil er ndmlich seinen Stamm vor Allen ausgewéhlt und
das Amt des Hohenpriesterthums seinem Bruder in Ewigkeit verlichen hatte. Sie begannen
deshalb einen Aufruhr und gingen ihn mit dem Geschrei an, dass sie Alle gleich heilig seien,
und dass er selbst in ungerechter Weise sich liber Alle erhebe.

[Einen Rachegott am Busen nahren, ist die Geburt eines Selbsthasses, dem
auch der Religionsgrinder machtlos gegenlber stand. Warum hat Jehovah
nicht flr einen dauernden Frieden unter den Staémmen gesorgt, warum hat
er sie zu einer den Marterwanderung durch eine lange Geschichte
verurteilt. Ein Nest nicht von Widersprichen, sondern ein Nest von
illusionaren Fragen, die nur durch radikale Veranderung des Gottes-
Paradigmas zu entsorgen sind.

Spinoza, steht zu vermuten, muB die streitenden Gegensatze in seiner
Synagoge als Wiederkehr ihre streiterfullten Grindungstage unter Moses
erlebt haben.

Zentral dlrfte diese Streitfrage gewesen sein: welcher Stamm soll die
Amter des Hohenpriestertums (bernehmen? Weder mit Vernunft- und
durch Wundergrinde(n) war diese Frage zu klaren. Moses muBte ein
Machtwort sprechen. Ein Machtwort mit welcher Legitimation?

An der Vakanz einer verbindlichen Antwort entziindete sich der
schismatische Aufruhr: Jeder Stamm sei so heilig und berufen wie jeder
andere. Wurde aber eine Turnus-Lésung vorgeschlagen, war offensichtlich,
daB die Tradition gebrochen wird: jeder Stamm hatte sein Eigenes
hinzugetan, und der Frevel eines ungehorsamen Gehorsams ware chronisch
geworden. Religiése Grindungsworte haben Macht-einsetzende Kraft. Und
am Selbstwiderspruch einer Selbstbegriindung  durch Selbsterklarung
krankt jede Offenbarungsreligion.]

Moses konnte sie durch keine Griinde beruhigen, sondern Alle wurden mittelst eines Wunders
zum Zeichen seines Glaubens vernichtet. Daraus entstand ein neuer und allgemeiner Aufstand
des Volkes; denn sie glaubten, Jene seien nicht durch den Richterspruch Gottes, sondern durch
die Kunst des Moses vernichtet worden. Nach grossem Blutvergiessen und Pest beruhigte er sie
endlich, aber so, dass Alle lieber sterben als leben wollten. Der Aufstand hatte zwar aufgehort,
aber die Eintracht war nicht eingetreten. Die Bibel bezeugt dies Deut. XXXIII. 21, wo Gott,
nachdem er dem Moses verkiindigt, dass das Volk nach seinem Tode von dem géttlichen Dienst
abfallen werde, ihm sagt: »Denn ich kenne sein Begehren, und was es heute vorbereitet, so
lange ich es noch nicht in das Land gefiihrt haben werde, wie ich geschworen habe.« Und bald
darauf sagt Moses dem Volke: »Denn ich kenne Euren Aufruhr und Euren Ungehorsam. Wenn
Ihr, so lange ich mit Euch gelebt habe, auftriihrerisch gegen Gott gewesen, so werdet Ihr es nach
meinem Tode noch mehr sein.«



[Zureichende Vernunftgriinde in den Fragen der Religionsgriindung wirden
Religionen uberfllissig machen. Dies zu wissen, ist eine notwendige Beigabe
des Charismas aller Religionsgrinder. Sie sind daher ihr eigenes ,Wunder"
und werden als solches verehrt und als Imperativ bedingungsloser
Nachfolge anerkannt. - Um zum Glauben zu kommen, hatte auch Kant,
nach AbschluB seines Systems, seine Vernunft verabschiedet. Aber als
Philosoph konnte er nicht dem ,Lehrer des Evangelii* folgen, er muBte
einem ,umgreifenderen" Gott folgen, flir den ihm der ,Himmel tUber mir"
und das ,moralische Gesetz in mir" als zureichende ,Zeichen™ gentgten.

Dies bedeutete im Klartext eine ,negative®™ Vernunftaussage: weder der
Himmel (die Natur) noch die Moralitat (der Geist) sind empirisch ableitbar.
Es kdénne daher keine Wissenschaften (auch keine Philosophie) geben,
weder naturwissenschaftlich-evolutionare, noch geisteswissenschaftlich
historiologische, die irgendwelche ,Beweise" finden kdénnten, um ihre
~Deduktionen"™ glaubhaft und realitdatsfahig zu machen. Hegel wandte
dagegen ein, daB unsere Vernunft, von der des alles erschaffenden und
tragendes Gottes nicht so getrennt sein kdnne, wie Kant voraussetze.

Von diesen menschheitlich spaten Fragen konnte beim ersten Charismatiker
des Monotheismus - nach Abraham - keine Rede sein. Dieser muBte sich
und die Seinen erst noch aus der mythischen Archaik Altagyptens
.herausarbeiten.”

Grell Ubertreibend ist Spinozas These, Moses hatte auch BUlrgerkrieg
(BlutvergieBen) und Pest als zureichende Uberzeugungsmittel eingesetzt.
Aber vielleicht ist sie so verkehrt nicht, wie sie uns aus heutiger Sicht, (auch
im Blick auf das umkampfte Israel von 2025) erscheint. ,Herausarbeiten®
ist ein Wort, das sich nicht naher erklart hat. Wie und woraus muf3 sich der
heutige Islam noch herausarbeiten, um andere Grindungslegenden zu
finden?]

Und so geschah es auch wirklich, wie bekannt ist. Daher kamen die vielen Neuerungen, die
grosse Ausgelassenheit, Ueppigkeit und Sorglosigkeit, wodurch Alles schlimmer zu werden
begann, bis sie nach hiufigen Unterjochungen das gottliche Recht vollig brachen und nach
einem sterblichen Konig verlangten, damit der Konigssitz des Reiches kein Tempel, sondern
ein Hof sei, und alle Stimme nicht mehr gemeinsame Biirger durch das gottliche[243] Recht
und Hohepriesterthum, sondern durch den Koénig wéren. Dies gab starken Anlass zu neuem
Aufruhr, woraus zuletzt der Untergang des ganzen Staates hervorging. Denn was konnen die
Konige weniger ertragen, als ein bittweises Regieren, wo sie iiber ihre Herrschaft noch eine
andere sich gefallen lassen sollen? Erst wurden sie aus den Biirgern erwéhlt und waren mit der
Wiirde, zu der sie gelangt, zufrieden; allein nachdem die S6hne die Herrschaft vermdge des
Erbrechts erlangten, begannen sie allméhlich Alles zu verdndern, damit sie die Herrschaft allein
hitten, deren grosseren Theil sie entbehrten, so lange die Gesetzgebung nicht von ihnen
ausging, sondern von dem Hohenpriester, welcher die Gesetze in dem Heiligthum verwahrte
und dem Volke erklérte.


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

[Wie ,gegenwartig"® Spinoza das AT als gesamte Heilsgeschichte Israels
nahm, zeigt uns sein ,wie bekannt" ist. - Welcher Zusammenbruch welchen
mosaischen Gottesstaates hier benannt wird, ist aus der Bibel nur bedingt
zu verifizieren. Spinozas scheint auf einen historisch ersten Gottesstaat
anzuspielen, aber Berichte, die oft erst nach Jahrhunderten und nach
theologischer Prifung redigiert und als ,bibeltauglich™ zugelassen wurden,
werfen mehr Fragen als Antworten auf.

Nach Spinozas Wortlaut hatte man einen Gottesstaat zugunsten einer
(ersten?) Monarchie abserviert. (Welche kuriose Art von , Priester-Konig" ist
eigentlich der von Komeinis Gnaden installierte Chef-Ayatollah im heutigen
Iran?)

In jenem regierte ,formell® Jehova, doch in Wahrheit und Wirklichkeit
regierten ,groBe Scharen™ von begeisterten, aber hoffnungslos
zerstrittenen Priestern (samt fanatischen Stammanhang). In dieser folgte
Aufruhr auf Aufruhr, mit anderen Worten: Kdénige wurden gewechselt wie
die Hemden. Ein permanenter Wechsel zwischen Wahl- und Erbmonarchie
brachte dann die geschassten Hohenpriester wieder auf die Blhne der
Macht zurtck. Diese scheinen die Legislative der damaligen , postmodernen®
Monarchie unter Tabu und Sicherheitsverwahrung gebracht zu haben, -
um diese zu retten und ihre eigenen verlorenen Privilegien
zurtickzugewinnen.

Ein Echo davon sehen wir noch bei den Rdmern: wenn sich allzu viele neue
Gesetze in Privat- und Zivilrecht auftirmt hatten, wurden die Sybillinischen
Blucher der Anfangszeit befragt. (Die Rechtsgelehrten und politischen
Entscheider von heute (EU und Nationalstaaten) tun sich leichter: Jeden
zweiten Tag finden sie neue Normen und setzen neue Gesetze fest.)]

Dadurch waren sie wie Unterthanen an die Gesetze gebunden und konnten sie nicht abschaffen
oder neue mit gleichem Ansehn geben. Das Recht der Leviten schloss die Konige ebenso wie
die Unterthanen als Laien von der Verwaltung der Heiligthiimer aus, und die ganze Sicherheit
ithrer Herrschaft hing von dem Willen blos eines Einzigen ab, der als Prophet galt, wovon sie
die Beispiele schon erlebt hatten. Denn Samuel gab dem Saul mit grosser Freiheit Befehle und
konnte leicht wegen eines Fehltrittes Saul's die Herrschaft auf David iibertragen. Deshalb hatten
die Konige einen Herrscher iiber ihrer Herrschaft und regierten nur bittweise.

[Wenn ein oberster Prophet (der sich unter den Leviten durchgesetzt hatte)
Uber die auserwdahlte Auslegung und Anwendung der flr heilig geltenden
Gesetze verfugt, haben Monarch und Volk ,wenig zum Lachen". Was die
moderne Richterdemokratie, die sich in Europa vorwagt, von der
archaischen der ,abrahamitischen Vdélker unterscheidet, ist evident. Die EU
hat jeden Gottesbezug aus ihrer ,Verfassung" eliminieren lassen.

Die Analogien zum Gottesgnadentum der vormodernen Monarchien, etwa
in Frankreich und England, Spanien und Osterreich sind nicht zu Gbersehen.



Der Sonderfall Italien mit einem realen Gottesstaat in seiner Mitte, brachten
die Aporie dieser katholischen ,Zweistaatenlésung™ im 19. Jahrhundert zu
BewuBtsein. Folglich muBte gegen das Papsttum entschieden werden,
diesmal ohne den EinfluB von Lutheranern und anderen Protestanten. ]

Um dies zu beseitigen, liessen sie andere Tempel und Gotter einweihen, damit die Leviten nicht
mehr befragt zu werden brauchten; dann suchten sie nach Personen, die im Namen Gottes
weissagten, damit sie Propheten hitten, welche sie den wahren gegeniiberstellen konnten.
Allein alle ihre Versuche erreichten nicht den Zweck; denn die Propheten waren auf Alles
vorbereitet und warteten die passende Zeit ab, ndmlich den Eintritt des Nachfolgers, dessen
Herrschaft, so lange noch das Andenken des Vorgéngers lebendig bleibt, immer schwankend
ist. Dann konnten sie leicht, auf die gottliche Autoritét gestiitzt, irgend einen feurigen und durch
Tugend ausgezeichneten Konig einfithren, der das gottliche Recht wiederherstellen und die
Herrschaft oder einen Theil desselben mit Recht besitzen konnte. Aber auch die Propheten
konnten damit nicht weiter kommen; denn wenn sie auch[244] den Tyrannen loswurden, so
blieben doch die Ursachen, und das Ergebniss war, dass sie mit vielem Blutvergiessen nur einen
neuen Tyrannen sich erkauft hatten. Deshalb nahmen die Streitigkeiten und Biirgerkriege kein
Ende; die Ursachen fiir die Verletzungen des gottlichen Rechts blieben immer dieselben und
konnten nur mit dem Reiche selbst beseitigt werden.

[Welche anderen Goétter?, hatten wir gerne erfahren, und welche anderen
Propheten? Aber zu welchem Zweck hatten wir uns in dieser abgetanen
Sache schlau gemacht? DaB die seinerzeitigen Monarchen, schon mit dem
Rlcken zur letzten Wand ihrer Regentschaft, versuchen muBten, die
amtierenden Hohenpriester gegeneinander ausspielen, dunkt uns rational
und verstandlich.

Geradezu mit GenuBB scheint Spinoza die Schlaue der Priester zu
memorieren: Sie warteten den jeweils nachsten Thronwechsel einfach ab,
um nach dessen Scheitern, abermals ihren Kandidaten als von Jahwe
auserwahlten zu prasentieren. Doch die , Streitigkeiten und Blrgerkriegen
nahmen kein Ende." Folglich erwagt Spinoza, kénnte man einwerfen, den
Geburtsfehler des mosaischen Gottesstaates bei der hoéchsten Instanz
selbst einzuklagen. Jehovas Gesetze taug(t)en nicht dazu, ein Vereinigtes
Israel aller seiner Stamme zu begrinden. Sollten sie aus der Diaspora
jemals wieder nach Israel zuriickkehren,- durch ein Wunder, mag dieses
noch so schwer ,erkauft" werden miissen, sollten sie sich in den Vereinigten
Staaten der Niederlande beraten lassen. ]

Damit habe ich dargelegt, wie die Religion in den jiidischen Staat eingefiihrt worden ist, und
wie der Staat sich flir immer hétte halten konnen, wenn der gerechte Zorn des Gesetzgebers
dessen Fortdauer gestattet hitte. Da dies nicht geschehen konnte, musste er zuletzt untergehen.
Ich habe hier nur von dem ersten Reiche gehandelt; denn das zweite war kaum ein Schatten des
ersten, da das Recht der Perser, deren Unterthanen sie waren, in diesem zweiten Reiche galt;


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&sca_esv=0e5638bd23f8e1c5&q=Thronwechsel&spell=1&sa=X&ved=2ahUKEwir5a2Yr4qQAxV00AIHHb1QMXUQkeECKAB6BAgZEAE

und als sie die Freiheit erlangten, maassten die Hohenpriester sich die fiirstlichen Rechte an und
erlangten dadurch die unbeschriankte Herrschaft. Damit entstand fiir die Priester eine grosse
Versuchung, zu herrschen und das Hohepriesterthum zu gewinnen, und ich brauche deshalb
iiber dieses zweite Reich ein Mehreres nicht zu sagen. Ob aber das erste Reich in seiner
dauerhaften Verfassung nachzuahmen sei, oder ob es fromm ist, dasselbe, so weit es angeht,
nachzuahmen, wird aus dem Folgenden sich ergeben. Zum Schluss will ich nur hier bemerken,
dass, wie ich frither angedeutet, aus dem in diesem Kapitel Angefiihrten hervorgeht, dass das
gottliche Recht oder die Religionsverfassung aus einem Vertrage entspringt, ohne welchen nur
das natiirliche Recht vorhanden ist. Deshalb waren die Juden zu keiner Frommigkeit gegen die
Volker verbunden, welche an diesem Vertrage keinen Theil genommen hatten, sondern sie
hatten nur gegen ihre Mitbiirger Pflichten.[245]

[Spat aber doch, teilt uns Spinoza mit, daB er lediglich vom , ersten Reich"
berichten wollte. Warum aber das letzte Reich nach der Niederlage von
70(...) untergehen muBte, weiB er auch: Jehovas Zorn wurde gehindert,
seine Gerechtigkeit GUber den Fortgang des judischen Staates walten zu
lassen. Lebte Spinoza heute, und hatte er die Entwicklung seit, sagen wir,
1800 in Europa wenigstens vom Hérensagen mitbekommen: er wiirde sich
Uber seine kurzsichtigen und verblendeten Urteile Uber das Sein und
Werden Israels schmerhaftest kranken.

Erwdhnt werden noch einige Beispiele des Schwankens Israels zwischen
Hohenpriester- und Furstentum und schluBendlich die Fremdherrschaft der
Perser Uber das zweite Reich Israels. Eine Stelle, die ,,unsere" Ayatollahs im
heutigen Iran mit Freude und Zorn zugleich lesen durften. Wie konnte man
nur die zionistische Entitat den Fangen Allahs entgleiten lassen?

Spinozas abschlieBender Hinweis wiederholt nochmals den Kern seiner
Vertragstheorie: Die Religionsverfassung eines (judischen) Staates kdnne
nur aus ,goéttlichem Recht" erfolgen, denn neben Jehovas Gerechtigkeit sei
in dieser Welt nur noch das Naturrecht zu finden. In der Diktion seiner Zeit
und Philosophie: ein religionsneutrales Vernunftrecht hatte jedoch den
Staat Israel und seine Stamme zu einer ,Frommigkeit" gegen die (alle)
Vélker verpflichtet, und dieses ,Wunder® ware ganz ohne Vertrag und
Vertrage einzufordern gewesen. (Als ob nicht auch Vertrag und Vertrage
einer radikal geschichtlichen wund dennoch zugleich vernilnftigen
Entwicklung unterworfen sein kdnnten.)

In der Tat: ohne Vertrage funktioniert in der groBen Politik und
Weltgeschichte rein gar nichts, aber mit ihnen eine neue Geschichte
beginnen lassen zu wollen, ist widersinnig, weil Vertrage einen erreichten
oder erreichbaren Frieden zwischen den verfeindeten Machten

voraussetzen. Ein Frieden, ohne denn beispielsweise  eine
~Zweistaatenldsung" in der heutigen Umwelt Israels nichts als hohle Illusion
sein kann und Uberdies: die  Vorbereitung der nachsten

Unterjochungsepoche Israels durch seine Feinde.

Aber auch wenn ein sakularer Friede Realitat wurde, wie in Europa um 2000
und die Verlockung, ein ,Vereinigtes Europa der Vaterlander" auf der


http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.

Grundlage von Vertragen und ,Pakten®™ zu grinden, unwiderstehlich wurde,
kdnnen Umstdnde und Ereignisse ,dazwischen kommen", die noch die
schdonsten Hoffnungen und bestgemeinten Absichten zunichtemachen.

4.10. 2025



