
STK 33  

Spinoza - Politisch-theologischer Traktat.  Siebzehntes  Kapitel. 

Über den jüdischen Gottesstaat  

Es wird gezeigt, dass Niemand Alles auf die Staatsgewalt übertragen kann, und dass dies auch nicht nöthig 

ist. Ueber den Staat der Juden, wie er zu Mosis Zeiten beschaffen war; wie nach dessen Tode von der Wahl 

der Könige und über seine Vorzüge; endlich über die Ursachen, weshalb der Gottesstaat untergehen und 

sich ohne Aufstände kaum erhalten konnte. 

[222] Obgleich die im vorigen Kapitel enthaltene Betrachtung über das Recht der Staatsgewalt 

auf Alles und über das ihr übertragene natürliche Recht des Einzelnen mit der Praxis so ziemlich 

stimmt, und die Praxis so eingerichtet werden kann, dass sie ihr sich immer mehr annähert, so 

ist sie doch in vielen Punkten blosse Theorie geblieben. Denn Niemand wird ja seine Macht 

und folglich auch sein Recht auf einen Anderen so übertragen können, dass er aufhört, ein 

Mensch zu sein, und es wird nie eine solche Staatsgewalt geben, die Alles so ausführen kann, 

wie sie will.  

[Spinoza macht sich über seine idealkonstruierte politische Theorie keine 

Illusionen: Vorerst stimme nur ( aber „so ziemlich“) die Planungstheorie der 
neuen Staatsgewalt,  aber deren Praxis und Realität müssen sich noch 

tüchtig bemühen,  dem Ideal nahezukommen: Das Schema der Utopie ist 

gefunden, fehlt noch die gelebte und lebbare Realität.  

Wir fragen uns allerdings, inwiefern eine Untersuchung des jüdischen 

Gottesstaates, der sich nach dem Exodus der Juden aus dem pharaonischen 
Ägypten gründete, neue Erkenntnisse  in der Sache Demokratiegründung 

bieten könnte. Auch scheint Spinoza die Entmenschlichungs-Methoden der 
vormodernen – religiösen oder/und politischen -  Gewaltregime zu 

unterschätzen.  Die Verfolgung der Juden in Spanien, das Wüten der 

Inquisition, die  auch Christen  der  „falsch glaubenden“ Konfessionen  und 
frei denkende Gelehrte (wie Giordano Bruno) öffentlich verbrannte, kann 

ihm nicht verborgen geblieben sein. Millionen Opfer, die noch zu ihren 

Lebzeiten aufhörten, „ein Mensch zu sein.“  

Formal  bleibt es aber richtig, daß ein Staat ohne Privatrecht, ein Ungeheuer 

wäre. Und von diesem könnte uns ein fundamental religiöser Gottesstaat 
bewahren? Aus dem Iran des aktuellen Ayatollah-Staates hören wir 

Gegenteiliges.]  

Sie würde vergeblich den Unterthanen befehlen, den Wohlthäter zu hassen oder den 

Beschädiger zu lieben, von Verleumdungen sich nicht verletzt zu fühlen, sich von der Furcht 

nicht befreien zu wollen und Anderes dergleichen mehr, was aus den Naturgesetzen sich 

ergiebt. Auch lehrt dies die Erfahrung meines Erachtens[222] deutlich; denn nirgends haben 

die Menschen ihr Recht in der Art abgetreten und ihre Macht so auf einen Anderen übertragen, 

dass Die, welche dieses Recht und diese Macht empfingen, jene nicht mehr fürchteten, und dass 

ihrer Herrschaft nicht von den Bürgern, obgleich sie ihrer Rechte beraubt waren, mehr als von 

den Feinden Gefahr drohte.  

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.
http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


[Spinozas politische Kategorien sind kaum noch verständlich. 
„Verleumdungen und Beleidigungen“  sind in aller Regel keine politischen 

Agenda, auch „hassen“ und „lieben“ sind es nicht, so sehr die Religionen  

und die linksgrüne Ideologie unserer Tage damit Politik machen möchten.  

Auch seine „Naturgesetze“, die er mit moralischen Gesetzen gleichstellen 
möchte, verweisen nur auf seinen vormodernen Naturrechtsbegriff zurück, 

der in der katholischen Theologie (jedenfalls intra muros) bis heute - aber 
im Gewande der Philosophie des Aquinaten- dominiert. Zu bezweifeln ist 

auch Spinozas These, daß die Regierenden ihre Untertanen meistens mehr 
fürchten als ihre äußeren Feinde. Erst in einer real und wirklich 

existierenden Demokratie müssen die Regierenden Neuwahlen fürchten, 
und wenn diese „Neuwahlen“ als überflüssige Übung denunziert oder als 

gefährliche Anwandlung unzufriedener Bürger verhindert werden, droht das 

Gebäude, auch wenn es bereits seit mehr als hundert Jahren bewohnt wird, 

zu implodieren]  

Wenn freilich die Menschen ihres natürlichen Rechtes so beraubt werden könnten, dass sie 

später nichts mehr vermöchten, als was die Inhaber der Staatsgewalt gestatteten, dann könnte 

diese allerdings ungestraft auf das Gewaltthätigste über ihre Unterthanen herrschen; allein dies 

wird Niemand in den Sinn kommen. Deshalb muss man anerkennen, dass Jeder sich viele 

Rechte zurückbehält, die deshalb nicht von dem Belieben eines Anderen, sondern nur von ihm 

abhängen.  

 [Spinoza ahnte nicht, daß just solche „Inhaber der Staatsgewalt“  
geschichtsmächtig werden könnten, um „auf das Gewalttätigste über ihre 

Untertanen zu herrschen“.  Und wieder fragen wir uns, ober er die 
Monarchien seiner Zeit als eher gewaltfreie Staatsgewalten erlebt hat. Sein 

Exil in Holland spricht nicht dafür. Sehr naiv, weil „vertragsrechtlich“ 

gedacht, ist sein Vorschlag, jeder Bürger möge sich Rechte, die „nur von 
ihm abhängen“ vor der Staatsgewalt „zurückbehalten.“ Die Genesis von 

Staaten, gleich welcher Art, wird wohl auch von Verträgen begleitet, aber 
kaum zwischen Regierenden und Bürgern.  Davon weiß jeder EU-Bürger 

mittlerweile ein anklagendes Lied zu singen.]  

Um indess die Grenzen, wie weit das Recht und die Macht der Staatsgewalt sich erstreckt, 

richtig einzusehen, ist festzuhalten, dass die Macht der Staatsgewalt nicht blos darin besteht, 

dass sie die Menschen durch Furcht zwingen kann, sondern in Allem, wodurch sie überhaupt 

sich Gehorsam verschaffen kann; da nicht der Grund des Gehorsams, sondern der Gehorsam 

die Unterthanen macht. Aus welchem Grunde auch Jemand beschliesst, das Gebot der 

Staatsgewalt zu vollziehen, sei es aus Furcht vor Strafe oder aus Hoffnung oder aus Liebe zum 

Vaterlande oder aus Antrieb eines anderen Gefühls, so überlegt er zwar nach seinen eigenen 

Gedanken, aber handelt dennoch nach dem Gebot der höchsten Gewalt. Also kann man nicht 

deshalb, dass Jemand etwas freiwillig thut, sofort schliessen, er handle aus seinem und nicht 

nach dem Rechte der Staatsgewalt.  

[Spinozas radikal vormoderne und vordemokratische  Ansicht der 

„demokratischen Dinge“ gibt sich zu erkennen: Furcht und Gehorsam 

„machen“ den gesuchten Untertanen, und ohne Untertan kein Staat.  Doch 
die Tautologie, daß jeder, der die Gebote der Staatsgewalt vollzieht, die 



Vorschläge seiner „eigenen Gedanken“ hintanstellt, erfüllt lediglich das 
Gebot des (säkular-politischen) Gehorsams, vergißt aber die Kontrollpflicht 

seines Gewissens.   Als die Nazis den Massenmord (des Holocaust) planten 

und durch gehorsame Untertanen ausführen ließen, gelang es ihnen, 
brauchbare Mehrheiten des Volkes der „Dichter und Denker“ auf ihre Seite  

zu ziehen. Das soll nie wieder geschehen, beteuert der „Michel“ von 2025, 
indem er sich in der AfD-Falle  abermals als gehorsamer Untertan betätigt, 

-  und abermals mit dem Beifall der Kirchen.  

Die höchste Gewalt verfügt immer nur über ein umstrittenes 
Kollektivgewissen, niemals über ein Ichgewissen. Aber Monarchen und 

Päpste scheinen beides vereinbaren zu können:  Gottes Gerechtigkeit und 
reines Ichgewissen. Also glaubten sie, als vollkommen Schuldlose, die 

Verfolgung Andersdenkender auf ihrem Staatsgebiet zulassen zu können. 

Und schon die Inquisition schien einen unübertreffbar untertänigen 

Untertan „machen“ zu können.  

Wie läßt sich daher das Recht des „Einzelnen“ mit dem Recht der 

Staatsgewalt vereinbaren? Auch diese Frage wurde unterm vormodernen 
Vertragsparadigma anders formuliert: Welche Verträge sind möglich und 

geboten, um zwischen Staats-Oberen und Staats-Untertanen  einen 
gerechten Frieden herzustellen? Wobei Spinoza seinen „befreiten 

„Einzelnen“ als selbständigen Vertragspartner voraussetzt, obwohl er als 
(vormoderner) Untertan auf seine Selbständigkeit immer schon verzichtet 

hatte.]  

 

Denn da man sowohl durch Liebe veranlasst, wie durch Furcht genöthigt, um einem Uebel zu 

entgehen, aber immer nach eigner Ueberlegung und eignem Entschluss handelt, so giebt es 

entweder keine Staatsgewalt und kein Recht über Unterthanen, oder es erstreckt sich auf Alles, 

was bewirkt, dass die Menschen ihr nachzugeben sich entschliessen. Was ein Unterthan thut, 

der den Befehlen der Staatsgewalt nachkommt, mag er dabei durch Liebe bestimmt oder durch 

Furcht getrieben werden oder, was das Gewöhnlichere ist, von Hoffnung und Furcht zugleich, 

oder aus Ehrfurcht, was ein aus Furcht und Bewunderung zusammengesetztes[223] Gefühl ist, 

oder aus irgend einer Ursache, der handelt nach dem Befehle des Staates, aber nicht nach seinem 

Recht.  

[Liebe und Furcht sind keine Primärursachen, noch weniger Primärgründe, 

um das Feld zwischen Staatsgewalt und Untertanen-Rechten auszuloten 

oder gar verbindlich festzulegen. Auch in seiner Ethik findet sich dieser 
Fehler: Empfindungen, more geometrico erfaßt, fungieren wie stabile 

Begriffe des (Zusammen-)Lebens der „Einzelnen“ in ihrem Staat. Spinozas 
Liebe und Frucht sind noch weit von Kants moralisch-politischen 

Achtungsbegriffen entfernt.]  

Dies ergiebt sich auch klar daraus, dass der Gehorsam nicht sowohl die äussere Handlung als 

die innere der Seele angeht. Deshalb ist der unter der Gewalt eines Anderen, welcher aus voller 

Seele allen seinen Befehlen zu gehorchen bereit ist, und deshalb hat Der die grösste Gewalt, 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


welcher über die Gemüther der Unterthanen herrscht. Hätten Diejenigen die grösste Gewalt, die 

am meisten gefürchtet werden, so besässen sie die Untergebenen des Tyrannen; denn diese 

werden von ihren Tyrannen am meisten gefürchtet.  

[Die Unterscheidung zwischen „äußerer und innerer Handlung“ folgt bereits 
der Unterscheidung zwischen Gewissen und Handeln, die Kant  

begriffsgenau ausbuchstabieren wird. Im vorliegenden Fall konstruiert 
Spinoza den Idealfall eines Gewissens, das sich allen Befehlen seines 

Staates unterwirft, doch ohne zwischen dem Staat des Tyrannen und dem 
Staat von Nicht-Tyrannen genau zu unterscheiden.  In seinem Exilstaat 

Holland konnte er über den Begriff und die Realität eines „Freistaates“ 

fündig werden.]  

 

Wenn man auch der Seele und der Zunge nicht gebieten kann, so stehen doch die Geister in 

gewissem Sinne unter dem Befehl der Staatsgewalt, da sie viele Mittel hat, um den grössten 

Theil der Menschen das glauben, lieben oder hassen zu machen, was sie will. Wenn dies also 

auch nicht auf ausdrücklichen Befehl der Staatsgewalt geschieht, so geschieht es doch, wie die 

Erfahrung genügend lehrt, durch das Ansehn und die Leitung dieser Gewalt, d.h. durch ihr 

Recht. Deshalb kann man sich ohne Widerspruch Menschen vorstellen, die vermöge des 

blossen Rechts des Staates glauben, lieben, hassen, verachten und überhaupt in Affekt gerathen.  

 [Ein Kurzschluss, der tief blicken läßt: Ein Staat, der den Willen und das 
Gefühlsleben seiner Untertanten manipuliert, um seine  Zwecke 

durchzusetzen, steht auf der Kippe von Demokratie zur Diktatur, wie soeben 
das Beispiel von Deutschland 2025 ebenso beeindruckend   wie beschämend 

vorführt. „Hass-Verbotsgesetze“ waren bereits das Menetekel einer 
Entwicklung, die nicht nur Deutschlands Demokratie in Europa zu 

zerschlagen droht.]  

Obgleich ich hiernach das Recht und die Macht des Staates sehr ausgedehnt auffasse, so kann 

sie doch nie so gross sein, dass deren Inhaber ohne jede Schranke die Macht zu Allem, was sie 

wollen, hätten. Ich glaube dies schon hinreichend dargethan zu haben. In welcher Weise aber 

die Staatsgewalt einzurichten ist, dass sie demnach gesichert bleibt, dies zu zeigen, ist, wie 

gesagt, nicht meine Absicht. Um indess dahin zu gelangen, wohin ich will, werde ich das 

berühren, was zu diesem Zwecke vorzüglich die göttliche Offenbarung dem Moses gelehrt hat, 

und ich werde dann die Geschichte und Erfolge der Juden in Erwägung nehmen, woraus sich 

dann ergeben wird, was den Unterthanen zur grösseren Sicherheit und zum Wachsthum des 

Staats von der höchsten Gewalt zugestanden werden kann.  

[Ein enttäuschender Abgang Spinozas in die jüdische 
Offenbarungsgeschichte: Statt sich des Problems der Gewaltenteilung im 

künftigen freien Staat  anzunehmen, um einen Unterschied zwischen 
tyrannischen und nicht-tyrannischen Staatsformen zu finden, sollen wir  

vernehmen, was Moses selbst und seinen Untertanen gelehrt wurde. Das 
göttliche Recht der jüdischen Urgeschichte soll uns politische  mores 

lehren.]   



Vernunft und Erfahrung lehren deutlich, dass der Bestand des Staates vorzüglich von der Treue 

der Unterthanen und von ihrer Tugend und Beharrlichkeit abhängt,[224] mit der sie die Befehle 

befolgen; allein es ist nicht so leicht ersichtlich, wie die Unterthanen behandelt werden müssen, 

damit sie beständig treu und tugendhaft bleiben; denn sowohl die Regierenden wie die 

Regierten sind Menschen und zur Lust ohne Arbeit geneigt. Wer den wechselnden Sinn der 

Menge erfahren hat, verzweifelt beinahe daran, weil sie nicht durch die Vernunft, sondern nur 

durch die Affekte sich leiten lässt, und weil sie zu Allem bereit ist und leicht durch Geiz oder 

Ueppigkeit verdorben wird.  

[Unwillkürlich ist man versucht, unhöflich direkt zurückzufragen: Und 
wovon hängen die Treue und der Gehorsam der Untertanen ab? Hoffentlich 

nicht nur von ihrer Treue zur Treue, nicht nur von ihrem Gehorsam zum 
Gehorsam. Denn in diesem Fall wären sie Basistugenden, die sich selbst 

begründet hätten. Werden diese zu moralischen Normen erhoben,  ist der 

Staat des Gesinnungsterrors mitbegründet und Realität.  

Doch auf der anderen Seite ist der „wechselnde Sinn der Menge“ ein 

Dauerproblem für jede Staatsführung. Nicht durch Vernunft (more 
geometrico?) beherrschen die meisten ihre Affekte (Spinozas 

Generalbezeichnung für das Imperium der Empfindungen) sondern sie 

lassen sich  durch den Wechsel der Affekte  (ver)führen. Oft folgen sie sogar 
einer „Lust ohne Arbeit“, welches Laster von Spinoza gewiß gemieden und 

perhorresziert wurde.  Auffällig, daß Spinoza seine Reise  zu Moses im 

Folgenden mehrmals aufschiebt.]      

 

Jeder Einzelne meint Alles zu verstehen und will, dass Alles nach seinem Sinn geschehe; er 

hält etwas für unbillig oder billig, für ungerecht oder gerecht, nur soweit es ihm Schaden oder 

Nutzen bringen kann; aus Ehrgeiz verachtet er Seinesgleichen und lässt sich von ihnen nicht 

leiten; aus Neid über grössere Ehre oder Glücksguter, die doch niemals gleich sind, wünscht er 

den Anderen Uebles und erfreut sich daran. Ich brauche nicht Alles herzuzählen; denn Jeder 

weiss, zu welchen Lastern die Verachtung des Bestehenden und die Begierde nach Neuem 

sowie der Jähzorn und die Verachtung der Armen die Menschen oft verleiten, und wie sehr 

diese Leidenschaften ihre Seele erfüllen und bewegen.  

[Im Grunde vollzieht Spinoza mit seinem „allwissenden Einzelnen“, der sich 
als Mittelpunkt des Ganzen versteht, einen Abgesang auf den „befreiten 

Einzelnen“, den er zugleich als „Vertragspartner“ seiner („Freistaats-) 
Demokratie benötigt. Psychologische Empfindungs- und 

Begehrungskategorien taugen nicht zu (moral-) politischen 

Begründungskategorien. ]  

Es ist also die Aufgabe und Arbeit, dem Allen zuvorzukommen und die Staatsgewalt so 

einzurichten, dass für den Betrug kein Raum bleibt, und Alles so zu ordnen, dass Alle trotz 

ihres verschiedenen Sinnes das öffentliche Recht dem eigenen Nutzen voranstellen. Die 

Notwendigkeit trieb hier, Vieles auszudenken; allein man ist nie dahin gelangt, dass der 

Staatsgewalt von ihren Bürgern weniger Gefahr als von ihren Feinden drohte, und dass die 

Inhaber nicht mehr jene als diese fürchteten.  

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


[Anstatt nun mit Kant auf die Steigerung der Moralität der „Einzelnen“ oder 
mit Hegel auf eine vernünftige Sittlichkeit des Staates zu setzen, setzt 

Spinoza auf einen „totalen Nachtwächterstaat“, dessen Strafrecht, 

überspitzt ausgedrückt, allen Straftaten zuvorkommt. Und dennoch mußte 
diese Staatsgewalt ihre Bürger mehr fürchten als ihre äußeren Feinde. Der 

Kampf gegen die Gefahr eines Bürgerkrieges im Inneren überwog alle 

Kriege gegen andere Staaten. ]  

  

 

Ein Zeugniss hierfür ist der von Feinden unbesiegte Römische Staat, der so oft von seinen 

Bürgern besiegt und jämmerlich unterdrückt worden ist; besonders in dem Bürgerkriege des 

Vespasian gegen Vitellius, den man bei Tacitus im Anfang des 4. Buchs seiner Geschichten 

nachlesen kann, wo er das elende Aussehen der Stadt schildert. Alexander schätzte, wie Curtius 

am Ende des 8. Buchs sagt, den Ruhm bei dem Feinde mehr als bei dem Bürger, weil er 

fürchtete, dass seine Grösse von den Seinigen zerstört werden könne u.s.w. In Furcht vor seinem 

Schicksal, bittet er seine Freunde: „Schützt mich nur vor[225] innerem Betruge und den 

Nachstellungen meiner Angehörigen; den Gefahren des Krieges und der Schlacht werde ich 

ohne Furcht entgegengehen.“  

[Moses muß nun neuerlich warten: das Beispiel  Roms und Alexanders sind 

zu verlockend, um die Notwendigkeit eines starken Staates zu belegen, der 

die Kämpfe in seinem Inneren „unter Kontrolle“ hat.] 

Philippus war in der Schlacht gesicherter als im Theater; der Hand der Feinde ist er oft 

entgangen, der Hand seiner Angehörigen konnte er nicht entfliehen. Auch wenn Ihr an das Ende 

anderer Könige denkt, werdet Ihr mehr zählen, die von den Ihrigen wie von den Feinden 

getödtet worden sind.« (Curtius, Buch 9, §. 6.) Deshalb haben die Könige, die ehedem die 

Herrschaft gewonnen, zu ihrer Sicherheit zu verbreiten gesucht, dass sie von den unsterblichen 

Göttern abstammen. Sie glaubten, dass, wenn nur ihre Unterthanen und Alle sie nicht als 

Ihresgleichen betrachteten, sondern für Götter hielten, sie sich lieber von ihnen beherrschen 

lassen und ihnen eher sich unterwerfen würden.  

 [Eine ebenso kühne wie problematische These Spinozas: die Könige der 

griechischen und römischen  Antike hätten sich als Nachgeborene und Erben 
der „unsterblichen Götter“ verkündet, um sich gegen ihre Untertanen und 

inneren Feinde unantastbar zu machen.  Als Leser der antiken Historiker 
muß er gewußt haben, daß das Königtum in beiden antiken Kulturen deren 

Art von Demokratie vorausging. Die selbsternannten „Götter“ griffen 
insofern auf eine „bewährte“ und auch gefürchtete Tradition zurück. Man 

fürchtete und bekämpfte eine „Rückkehr der Könige“, um am Ende der 

Konsulats-Demokratie  sogar unter Kaisern leben zu müssen. 

Aber der Verdacht erhebt sich, daß der Jude Spinoza, sofern er in Holland 
noch einer geblieben war, das Treiben der Heiden mit scheelen Augen 

angesehen haben muß. Diese rechneten immer noch mit existierenden 
Göttern, obwohl  Jehova schon längst eine höhere Gotteswahrheit für die 

auserwählten Seinen geoffenbart hatte. (Moses steht insofern unendlich 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


oder inkommensurabel  höher als Alexander und Caesar.) Für Israel, - seit 
Moses das  Land des Krieges um den wahren Gott -, war der Auftrag der 

Offenbarung unmißverständlich: Beseitigt alle Kulte der Heiden, nicht nur 

die des Baals in der Ebene von Bekaa), denn „sie sind Gott ein Greuel.“]  

So überredete Augustus die Römer, dass er von Aeneas, dem Sohn der Venus, abstamme, der 

zu den Göttern gerechnet werde; er wollte, dass er in Tempeln und Götterbildnissen durch 

Flamines und Priester verehrt würde (Tacit. Annal. Buch 1); Alexander wollte als der Sohn 

Jupiter's gegrüsst sein; er that das absichtlich, nicht aus Stolz, denn er antwortet auf den 

Vorwurf des Hermolaus: »Es war beinahe lächerlich, dass Hermolaus verlangte, ich sollte dem 

Jupiter entgegentreten, durch dessen Orakel ich anerkannt werde. Habe ich auch die Antworten 

der Götter in meiner Gewalt? Er hat mir den Namen des Sohnes gegeben; es war rathsam, in 

der Sache selbst das anzunehmen, was ich beabsichtige. Wenn nur auch die Inder mich für einen 

Gott hielten; denn auf dem Ruhm beruht der Krieg, und das Falsche hat durch den Glauben die 

Stelle des Wahren vertreten.« (Curtius, Buch 8, §. 8.) Er deutet zugleich den Grund der 

Täuschung an.  

[Keiner der vielen Kaiser und Konsuln in der Geschichte des Imperiums 

mußte die Römer (welche genau? Senat oder Plebs? von ihrer Göttergenese 
überzeugen. Spinoza scheint sich über die historischen Bedingungen, unter 

denen ein universaler religiöser Konsens möglich und wirklich wird, nicht 
aufgeklärt zu haben. Daß eine jüdische Sekte diesen Konsens zu Fall 

bringen würde, war nicht vorhersehbar,  selbstverständlich nicht diese 

Sekte als Sekte, sondern die als Kirche völlig neuorganisierte Sekte. 

In der Sicht  der mosaischen Religion konnten die polytheistischen 
Religionen der Heiden nichts als unbemerkter Betrug sein. Und ein 

lächerlicher noch dazu, wie die im Folgenden angeführten Lesefrüchte 

Spinozas belegen.   

Sein „poetisches“ Konstrukt, wonach Augustus die Römer „überredete“, 
würde Spinoza für Moses wohl nicht gelten lassen. Nur das Reden Gottes zu 

Moses und dessen eigenes Reden zum Volk Israel sei bewiesen:  durch die 
Schrift, die es „aufgeschrieben“ hat. Und gegen die ehrwürdigen Autoren 

der Bücher des AT mußte Vergil den Kürzeren ziehe.  Ein säkularer 
Historiker von heute würde konstatieren: welche 

Paradigmenungerechtigkeit! Und ein postmodern woker Historiker  würde 
anklagen: welch‘ bösartige „Kolonisierung der Geschichte“. Mit einem Wort: 

drei Dummheiten auf einen Schlag.]  

Dies thut auch Kleon in seiner Rede, mit der er die Macedonier zu überreden suchte, dem 

Könige beizustimmen; denn nachdem er durch staunende Erzählung des Ruhmes von 

Alexander und durch Aufzählung seiner Verdienste der Täuschung den Schein der Wahrheit 

aufgedrückt hatte, geht er so auf den Nutzen über: »Die Perser verehren ihre Könige nicht blos 

aus Frömmigkeit, sondern auch aus Klugheit als Götter; denn die Majestät ist der Schutz des 

Heiles,« und endlich schliesst er so: »er selbst werde, wenn der König sich zum Mahle[226] 

niedergelassen habe, sich zur Erde werfen; dasselbe müssen die Uebrigen, vorzüglich die mit 

Weisheit Begabten thun.« (Curtius, Buch 8, §. 5.)  

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Die Macedonier waren indess klüger, und nur ganz rohe Menschen lassen sich so offen 

hintergehen und aus Unterthanen zu Sklaven für Anderer Nutzen machen. Andere vermochten 

eher den Glauben zu verbreiten, dass die Majestät heilig sei und Gottes Stelle auf Erden vertrete, 

und von Gott und nicht durch die Stimme und Einwilligung der Menschen erwählt sei, vielmehr 

durch die Vorsehung und göttliche Hülfe besonders erhalten und geschützt werde. In dieser Art 

haben die Monarchen noch Anderes zur Sicherung ihrer Herrschaft ausgedacht; ich lasse es 

jedoch bei Seite, um auf das zurückzukommen, was ich mir vorgesetzt habe. Ich werde, wie 

gesagt, nur das berühren und erwägen, was für diesen Zweck vorzüglich die göttliche 

Offenbarung dem Moses gelehrt hat.  

Der letzte und erste Grund des ebenso globalen wie unausrottbaren 
Antisemitismus, der sich heute als kollektiver Anti-Israelismus betätigt,  ist 

evident: Eine Religion, die sich für die auserwählte aller und somit für den 
geliebtesten Liebling Gottes hält und an diesem Glauben festhält, -durch 

Jahrtauende und trotz permanenter Angriffe und Vernichtungsversuche 

ihrer Feinde, muß den Neid und Haß der weniger Geliebten auf sich ziehen.  

Wie lange brauchte allein das Christentum, um einen neuen Willen Gottes 

zu konstruieren, der eine friedliche Koexistenz beider biblischen Religionen 
wünscht und gebietet. Die nicht mehr biblische dritte Religion der 

angeblichen Brüder Abrahams sucht heute nach einem nochmals anderen 

Gotteswillen,  der auch ihren Heiligen und Märtyrern des globalen Jihad 
einen Zugang in eine vernünftige Menschheitsfamilie verschaffen soll. Aber 

nicht alles, was konstruierbar ist, ist auch realisierbar.]    

 

Ich habe schon in Kap. 5 gesagt, dass die Juden nach dem Auszug aus Aegypten keines Volkes 

Rechte mehr unterthan waren, sondern nach Belieben sich ein neues Recht geben und ein Land 

nach Belieben besetzen konnten.  

Denn nachdem sie von der unerträglichen Unterdrückung der Aegypter sich befreit hatten und 

keinem Sterblichen durch Vertrag verpflichtet waren, hatten sie ihr natürliches Recht auf Alles, 

was sie vermochten, wieder erlangt, und Jeder konnte von Neuem überlegen, ob er es behalten 

oder abtreten und einem Anderen übertragen wolle.  

[Spinozas „nach Belieben“ ist wiederum „vertragsrechtlich“ gedacht und 

„ermöglicht“. Spinoza glaubt in der Tat, die Tatsach(en) der ägyptischen 
Rechte, unter denen die versklavten Juden (wie viele Jahrhunderte?) mehr 

vegetierten als lebten, als wie nicht geschehen aus dem Geist der 
„entlassenen“ Juden löschen zu können. Seine „Geschichtsschreibung“ ist 

naiv „theologisch“, sie setzt mit der Befreiung vom ägyptischen Joch, über 
die er kein Wort verliert, eine tabula rasa  in der jüdischen Geschichte  

voraus, offenbar im Glauben, daß doch nur eines entscheidend gewesen 

sei: Jehovas Gegenwart  und Treue.  

Dieses Heilsmodell des AT wird der realen jüdische Geschichte unterlegt, 
was aber die weitere jüdische  Geschichte nicht vor noch grausameren Übel 

bewahrte. Und insofern als sich selbst erfüllende Prophezeiung betätigte.   



Das „Modell“ ist auch nach dem Holocaust wiedergekehrt, den bekanntlich 
das wahnsinnig gewordene Volk der Dichter und Denker ausführen zu 

müssen glaubte, um eine neue Menschheit auf  einen tausendjährigen  Weg 

zu bringen. Deren Untertanen hatten einen neuen Führer gefunden, einen, 
der andere und kräftigere Abenteuer versprach als Goethe und Hegel.   - 

Die Juden von heute sind gespalten; die einen glauben an den alten Jehova, 
die anderen an einen neuen Jehova, der sich jedoch noch nicht klar 

offenbart habe, weil der Sinn der modernen Staatsgründung Israels mit 
Kriegen erkauft wurde, die man sich (sagen die Getreuen des alten Jehova) 

erspart hätte, wenn man auf den Messias als einzig berechtigten jüdischen 

Staatsgründer gewartet hätte.]   

 

 In diesem natürlichen Zustande beschlossen sie auf den Rath Mosis, dem sie am meisten 

vertrauten, ihr Recht auf keinen Sterblichen, sondern nur auf Gott zu übertragen, und Alle 

versprachen, ohne viel zu zögern, laut, dass sie Gott in allen seinen Befehlen unbedingt 

gehorchen und kein anderes Recht anerkennen wollten, als was er durch die Offenbarung der 

Propheten als solches verkünde.  

[Die Ausschmückungen Spinozas, der einen Augenzeugen spielt, der 
wirklich dabei war, sind entlarvend: „ohne viel zu zögern“ stimmten sie 

„laut“ dem neuen Vertrag zu: Moses hatte sie mit Gottes Worten überzeugt. 
Spinoza scheint nicht befürchtet zu haben, als Märchenerzähler angeklagt 

zu werden.]  

 

Dieses Versprechen oder diese Rechtsübertragung auf Gott ist ebenso geschehen, wie ich sie 

oben für eine gemeinsame Gesellschaft dann angenommen habe, wenn die Einzelnen ihres 

natürlichen Rechtes sich entäussern wollen. Denn sie haben ausdrücklich durch Vertrag (Exod. 

XXIV. 7) und Eid ihr natürliches Recht freiwillig und ohne Zwang und Furcht vor Drohungen 

abgetreten und auf Gott übertragen; und damit der Vertrag[227] genehmigt und fest bleibe und 

frei vom Verdacht des Betruges, hat Gott nichts eher mit ihnen ausgemacht, als bis sie seine 

wunderbare Macht erfahren hatten, die allein sie gerettet hatte, und die allein in Zukunft sie 

erhalten konnte (Exod. XIX. 4, 5).  

[Geradezu „erbarmungslos  unterwirft Spinoza die Moses-Geschichte des AT  

seinem „philosophischen“ Vertrags-Narrativ, als wollte er sich bei seiner 

Synagoge wieder beliebt machen.]  

Denn deshalb, weil sie glaubten, dass nur Gottes Macht sie erhalten könne, übertrugen sie ihre 

ganze natürliche Macht, sich zu erhalten, die sie selbst zu haben früher geglaubt haben mochten, 

auf Gott, und folglich auch all ihr Recht. Den Staat der Juden erhielt deshalb Gott allein 

aufrecht, und vermöge des Vertrages wurde er deshalb allein mit Recht der Staat Gottes genannt 

und Gott mit Recht der König der Juden.  

[Ein Philosoph, der sich um die theoretische Grundlegung eines freien 

Staates im 18. Jahrhundert bemüht, kennt und glaubt zugleich an einen 
Staat, den „Gott allein aufrecht erhält“? Man möchte annehmen, daß 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Spinoza für einen Moment allzu sehr auf das Pferd der theologischen 
Symbolrede setzte, auf eine Predigt im Geist des wirklich predigenden 

Moses. Dieser wirbt um einen Vertrag mit dem, der ihn „herabgesandt“ 

hatte, und die frei auserwählten und ernannten Vertragspartner stimmten 
begeistert und „laut“ zu. Papyrus und Griffel kamen nicht zum Einsatz, ein 

Felsen, übersät mit frisch geoffenbarten Gebote, mußte genügen.]      

Deshalb waren die Feinde dieses Staates die Feinde Gottes, und wer die Herrschaft sich 

anmassen wollte, hatte die göttliche Majestät verletzt, und die Gerechtsame des Reiches waren 

die Rechte und Befehle Gottes. Deshalb waren in diesem Staate das bürgerliche, Recht und die 

Religion, die, wie gezeigt, nur im Gehorsam gegen Gott besteht, ein und dasselbe; d.h. die Sätze 

der Religion waren keine Sittenlehren, sondern Recht und Verordnungen; die Frömmigkeit war 

Gerechtigkeit, die Gottlosigkeit galt als Verbrechen und Ungerechtigkeit. Wer von der Religion 

abfiel, war kein Bürger mehr und galt deshalb allein als Feind, und wer für die Religion in den 

Tod ging, galt, als hätte er sich für das Vaterland geopfert; überhaupt waren das bürgerliche 

Recht und die Religion nicht verschieden. Deshalb konnte dieser Staat eine Theokratie genannt 

werden; denn für seine Bürger galt kein anderes Recht, als was Gott offenbart hatte. Dies Alles 

beruhte indess mehr auf Glauben als auf Wirklichkeit; denn die Juden hatten in Wahrheit das 

Recht der Herrschaft unbedingt behalten, wie das Folgende, nämlich die Art und Weise, wie 

dieser Staat verwaltet wurde, ergeben wird, und wie ich hier darlegen will.  

[Für uns ist diese Darstellung eines jüdischen Gottesstaates interessant, 

weil wir die Gleichsetzung und Gerechtigkeit und Frömmigkeit vom heutigen 
Islam her kennen, der mit seinem Gottesstaat (in welcher Variante auch 

immer) nun auch Europa und die westliche Welt zu beglücken versucht. Der 
Widerruf Spinozas nach seinem Moses-affinen „Augenzeugenbericht“ wirft 

tiefe Fragen auf. Seine Rückkehr in die historische Wirklichkeit der 

damaligen Epoche, die bekanntlich keine nicht-theologischen Historiker 
finden konnte, weil sich das Jehova-Paradigma „lückenlos“ durchsetzte, 

zeigt immerhin, daß sich der Philosoph Spinoza nicht als Rabbi des Alten 

Testamentes verdingen wollte.  

Wohin es führt, wenn eine Nomenklatur Geistlicher eines real existierenden 

Gottesstaates in die moderne Welt eindringt, könnte die westliche Welt, 
wenn sie klare und vereinigte Augen hätte, am Beispiel des Irans genau 

studieren.]  

Da die Juden ihr Recht auf Niemand anders übertrugen, sondern Alle, wie in der Demokratie, 

ihres Rechts sich in gleicher Weise begaben und einmüthig ausriefen: »was Gott spricht, wollen 

wir thun« (ohne Nennung eines Vermittlers), so folgt, dass Alle nach diesem Vertrag gleich 

geblieben sind, und Alle das gleiche Recht gehabt haben, Gott zu befragen, seine Gesetze zu 

empfangen und auszulegen.[228]  

[Mit Spinozas Diktum „wie in der Demokratie“ entlarvt sich sein formaler 
und hinfälliger Demokratiebegriff, und damit auch der Schein seines 

Widerrufs von vorhin. Der Einwand, er wollte doch nur eine Analogie 
bemühen, (auch Mond und Zitrone haben ein „Wie“ gemeinsam) mag 

vielleicht sogar stimmig sein, aber auch hier spricht sein konstruierter 
Augenzeugenbricht („und einmütig ausriefen...“) gegen den Geist einer 

distanzfähigen Analogie.]  

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Deshalb traten Alle in gleicher Weise unmittelbar Gott an, um seinen Befehl zu hören; aber bei 

dieser ersten Begrüssung erschraken sie sehr und hörten die Worte Gottes mit solchem 

Erstaunen, dass sie ihr Ende nahe glaubten. Voller Furcht gingen sie also Moses an und baten: 

»Siehe, wir haben Gott vernommen, wie er aus dem Feuer sprach, und es ist kein Grund, dass 

wir sterben möchten; dieses grosse Feuer wird uns sicher verzehren; wenn wir Gottes Stimme 

noch einmal vernehmen sollten, werden wir sicher sterben. Gehe also Du und höre Alles, was 

unser Gott sagt, und Du (also nicht Gott) wirst zu uns sprechen. Allem, was Gott Dir sagen 

wird, werden wir gehorchen und es vollbringen.« Damit hoben sie deutlich den ersten Vertrag 

auf und übertrugen ihr Recht, Gott zu befragen und seine Gebote zu erklären, unbedingt auf 

Moses.  

[Da es aus heutiger (nicht mehr mythischer) Sicht unmöglich ist, zwischen 
Furcht-erzeugenden Geistlichen und erschreckend gläubigen Hörern zu 

unterscheiden, denn in beiden hatte sich das Jehova-Paradigma lückenlos 
durchgesetzt, ahnen wir: Es war alles ganz anders, und doch auch nicht so 

anders, wie unsere historischen Wissenschaften oder gar die Dichter 

„historischer Romane“ uns weismachen wollen.  

Insofern betreibt Spinoza ein geschicktes Appeasement an seinen(!) 

Jehova: er erzählt nochmals, was schon durch Jahrtausende unter seinen 
Glaubensgenossen erzählt und gehört wurde. Seine Intention dürfte 

gewesen sein: noch in der entferntesten Geschichte des Judentumes lassen 

sich vielleicht Keime für eine Gründung einer Demokratie (auch unter 
Juden) finden. Wenn man will: Für ein holländisches Israel oder ein 

demokratisches Israel in Holland.  

Aber wäre diese Fiktion historisch möglich gewesen, wäre es auch möglich 
gewesen, im Wohlfahrtsausschuss von 1793 einen Moses zu finden, der 

Frankreich vor den barbarischen Greueln der Revolution gerettet hätte.]    

Denn sie versprachen hier nicht wie vorher, Allem, was Gott ihnen, sondern was Gott dem 

Moses sagen werde, zu gehorchen (Deut. V. hinter den zehn Geboten und XIII. 15, 16). Moses 

blieb also der alleinige Geber und Ausleger der göttlichen Gesetze und daher auch der höchste 

Richter, über den Niemand Recht sprechen konnte, und der allein bei den Juden die Stelle 

Gottes, d.h. die höchste Majestät vertrat, da er allein das Recht hatte, Gott zu befragen und dem 

Volke die göttlichen Antworten mitzutheilen und es zu deren Ausführung zu zwingen. Ich sage: 

Moses allein; denn wenn ein Anderer bei Lebzeiten Mosis im Namen Gottes etwas predigen 

wollte, war er, wenn er auch ein wahrer Prophet war, doch schuldig und ein solcher, der an dem 

höchsten Recht sich vergreift (Num. XI. 28).   

[Buchstäblich gelesen und gedeutet, ergibt sich das erstaunliche, 
„naturrechtliche“ Fazit, daß Gott in den Zeiten vor Moses direkt zu den 

Israeliten gesprochen hat.  

Eine Deutung, der Spinoza gewiß nicht zugestimmt hätte, denn ohne die 
Zehn Gebote des Moses alias Jehovas war noch kein Judentum in der 

Geschichte der Menschheit vorhanden. Also gibt es keinen direkten 
(unmittelbaren), sondern immer nur einen durch Vermittler qua 

Religionsgründer vermittelten religiösen Gehorsam vor Gott. ( Diese These 

über die Notwendigkeit vermittelnder Religionsgründer (im Westen drei, in 



Asien und Übersee noch weitere)kollidiert jedoch „unmittelbar“, folglich 
nicht durch individuelle Religionsgründer vermittelt, mit dem Vernunftgott 

der europäischen Aufklärung, der anzugehören sich auch Spinoza bemüht 

zu haben scheint. Ob Schein oder Sein vorliegt, wird sich vielleicht noch 

näher klären lassen.   

Im Übrigen war auch Kant der Ansicht, daß sich ein Nebeneinander von a) 

vielen Offenbarungsreligionen und b) einer Vernunftreligion vernünftig 
rechtfertigen und begründen läßt. Sofern es einer Begründung dieses 

Nebeneinanders  überhaupt bedarf, da es ohnehin gelebte historische 

Tatsache ist, wie auch seine „Religionsschrift“ demonstriert.  

(Womit natürlich die Frage, ob die wahre oder gar endgültige 
Vernunftreligion oder Vernunftphilosophie  schon  gefunden ist, keineswegs 

beantwortet wird. Kants Antwort beschied sich bekanntlich mit einer 
unendlichen Annäherung als Antwort,  Hegel entschied sich für die Antwort 

einer unendlichen (in sich kreisenden) Ankunft.)  

Moses war, nach Spinozas Fazit: der radikale Gegenpol zur demokratischen 
Gewaltenteilung: Alles war in seiner Macht: das „Geben“ und das „Auslegen“ 

der Gesetze, das Festlegen der Rechte, das Amtieren als höchster  Richter. 

Eine Macht-Kumulation, die eine  unmittelbare Gottesnähe voraussetzte:  
Moses war Jehovas alleiniges Orakel, denn Moses allein „hatte das Recht, 

Gott zu befragen und dessen Antworten dem Volke mitzuteilen.“ Und mit 
seinem „Moses allein“ möchte Spinoza nochmals die Kämpfe oder auch nur 

die „Diskussionen“ unter seinen Brüdern als Gottesurteil absegnen.  

Weil aber nur einer  der wahre Prophet  sein konnte, wurde mit dem Tod 
des Moses die Nachfolgefrage  zum Albtraum: ein zweiter Prophet war 

denkunmöglich und daher auch existenzunmöglich.  Womit sich die 
Nachfolgefrage nach dem Tod des jüdischen Urpropheten, ähnlich wie im 

Islam, zu einer Brüderfrage zuspitzen mußte. Und Brüder oder andere 

Familienangehörige des Ersten Offenbarers schienen die Nachfolgefrage 

noch ehesten dem Willen Gottes gemäß lösen zu können.  

Hingen waren „Jesus und seine Brüder“ kein Nachfolgethema, schon weil 

die Apostel keinen neuen Propheten, sondern den ersten wahren 

Gottmenschen zu verkündigen hatten.  

Womit die  Karten der Offenbarungsreligionen völlig neu gemischt wurden, 
weil das Gottmenschentum der römischen Kaiser als Heidenbetrug 

demontiert  und Moses  (als noch falscher Messias) zum Vorgänger des 

wahren Messias degradiert wurde.     

Wie ungern die machthabenden Propheten ihre Nachfolger bestimmten, ist 

durch Moses und Mohammeds  Abgang  evident. Sie hinterließen Nachfolge-
Waisen. Und das Christentum? In seinem  Fall fanden die Apostel eine 

scheinbar ideale Lösung, indem sie Jesus ein Petrus-Nachfolge-Wort 
zuschrieben, dessen Überprüfbarkeit den Augen der Geschichte entzogen 



bleibt. Doch wenn nur einer der Zwölfen  zum Nachfolger bestimmt wurde‚ 
war damit keineswegs  geklärt, wer der nächste und übernächste 

Nachfolger sein soll.]  

Und hier ist zu bemerken, dass, wenn auch das Volk den Moses erwählt hatte, es doch den 

Nachfolger an dessen Stelle mit Recht nicht wählen konnte; denn sobald es sein Recht, Gott zu 

befragen, auf Moses übertragen hatte und ohne Vorbehalt versprochen, ihn als göttliches Orakel 

anzunehmen, verlor es alles Recht, und es musste Den, welchen Moses zu seinem Nachfolger 

erwählte, als von Gott erwählt annehmen.  

[Jegliches Wahlrecht  ist immer nur ein Menschenrecht, niemals ein 
Gottesrecht im Sinnes des Wortes, daß alles wirkliche Recht von Gott 

ausgeht. Der Widerspruch dieses „Ausgehens“, das eine direkte Kausalität 
Gottes unterstellt, ist aus einem vermittelten Vernunftgrund direkt 

aussprechbar: Gott ist keine Rechtsperson. Über die juridischen und 

politischen Akrobat-Künste, mit der die Gottesreligionen, somit auch das 
Christentum, Wahlen für ihre höchsten Machtpositionen (Papst, Konzil) 

zulassen (müssen), wurden vermutlich mehr als tausend Bücher mit mehr 

als tausend „Begründungen“ geschrieben.   

Daß der Vatikan beispielweise die Menschenrechte nicht anerkennt und 

zugleich auf deren (blinder)Durchsetzung  beharrt, ist gleichfalls einer 
(unbedachten) sophistischen Gleichbehandlung von Gottesrecht und 

Menschenrecht zuzuschreiben.  

Und mit welchem Recht beantragt der Moses-Anhänger Spinoza(solange er 

noch einer war) ein Recht auf freie Wahl durch freie, demokratische Bürger? 
Ein mosaisches Recht kann es nicht sein, ein späteres jüdisches Recht 

ebenfalls nicht, weil die Priesterständekultur der Israeliten keines erlaubte, 
und ein altägyptisches noch weniger,  weil deren Recht von heidnischen 

Göttern abstammte. (Das „Klassenrecht“ der wahren Partei des Marxismus 

führt direkt in das Ende von Demokratie und Freiheit.)   

 

Hätte er einen solchen gewählt, der wie er die ganze Verwaltung des Staates gehabt, also das 

Recht, Gott in seinem Zelte allein zu befragen, und mithin die Macht, Gesetze zu geben und 

aufzuheben, über Krieg und Frieden zu beschliessen, Gesandte abzuschicken,[229] Richter zu 

bestellen, einen Nachfolger zu wählen und alle Geschäfte einer unbeschränkten Staatsgewalt 

zu besorgen, so wäre der Staat ein rein monarchischer gewesen, mit dem alleinigen unterschied, 

dass der gewöhnliche monarchische Staat auf einen dem Monarchen selbst unbekannten 

Beschluss Gottes, der jüdische Staat aber auf einen nur dem Monarchen offenbarten Beschluss 

Gottes in bestimmter Weise regiert wurde oder regiert werden sollte.  

[Daß ein Gottesstaat immer nur ein monarchischer Stellvertreter-Staat sein 
kann, wurde auch durch die Geschichte und das Verenden des 

Kirchenstaates in Italien bewiesen. Aber für uns ist schon die realitätsferne 
Vorstellung absurd: In seinem Zelt konferiert Moses alle Tage mit Gott, und 

außerhalb des Zeltes regiert er zugleich die Verwaltung des mosaischen 

Staate mit „unbeschränkter“ Staatsgewalt.  

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


(Gott ist auch keine Verwaltungsperson.  Alle menschlichen Begriffe über 
seine Art zu „Regieren“ sind obsolet.  Sie scheitern an einern 

unübersteigbare Schranke unserer Begriffe von und über Gottesherrschaft,  

die auch  das Christentum durch seine „Menschwerdung Gottes in Christus“  

erfolglos zu negieren versuchte und versucht.)  

Dank Spinozas‘ Moses-Deutung sehen wir auch den Unterschied von und  

zum Gottesgnadentum der vormodernen Monarchien Europas  klar und 
deutlich: Im auserwählten Monotheismus des archaischen Israel konnte es 

keinen „unbekannten Beschluss Gottes“ geben, der zur Einsetzung Moses 
führte: Wir waren und sind noch heute dabei, kann der gläubige Jude von 

heute sagen: der Vertragsabschluss zwischen Gott und Moses wurde 

wörtlich aufgeschrieben. 

Davon konnten die Monarchen des christlichen Europa nur träumen. Die 
Unbestimmtheit der Beschlüsse Gottes über ihre „Rolle“ in der Geschichte, 

war die Voraussetzung dafür, daß die Kirchen einen umso heftigeren 
Glauben an Kaiser und König als politischen Abgesandten Gottes forderten 

und unterstützen.]   

Dieser Unterschied mindert aber des Monarchen Eigenthum und Recht gegen Alle nicht, 

sondern vermehrt es vielmehr, und das Volk ist in beiden Staaten gleich untergeben und mit 

dem göttlichen Beschluss unbekannt; denn in beiden hängt dies von dem Munde des Monarchen 

ab, und das Volk weiss nur durch ihn, was Recht und Unrecht ist, und der Glaube des Volkes, 

dass der Monarch nur nach den ihm offenbarten Beschlüssen Gottes regiere, macht es 

demselben nicht weniger, sondern in Wahrheit mehr unterthan.  

[Der“ Mund“ des Monarchen, wird somit auch im Staate des Moses die 
entscheidende Instanz, denn dieser hat den Grundstock der Zehn Gebote 

nach seinem Ermessen (als Beauftragter und Bevollmächtigter Gottes) 
ausgelegt und spezifiziert. Das „Du sollst nicht töten“ soll beispielsweise 

nicht für die Feinde Israels gelten, ganz im Gegenteil. Und auch die 
Speisegebote, die gewiss schon unter Moses in einer „ursprünglichen“ 

Variante gelebt wurden, mußten den Israeliten mit göttlicher Begründung 

schmackhaft gemacht werden.] 

Moses erwählte jedoch keinen solchen Nachfolger, sondern liess den Nachfolgern eine solche 

Art der Verwaltung, dass man sie weder eine demokratische noch aristokratische noch 

monarchische, sondern eine theokratische nennen konnte. Denn das Recht, die Gesetze 

auszulegen und Gottes Antworten mitzutheilen, war bei dem Einen, und das Recht und die 

Macht, den Staat nach den ausgelegten Gesetzen und mitgetheilten Antworten zu verwalten, 

war bei dem Andern (Num. XXVII. 21).  

[Der Eine ist also zweitgeteilt. Er ist Jehova und Moses, und für den 

gläubigen Juden ist diese Zweiteilung wie nicht vorhanden.] 

Damit dies deutlicher eingesehen werde, will ich die ganze Staatsverwaltung der Reihe nach 

beschreiben. Zuerst wurde dem Volke geboten, ein Haus zu bauen, welches gleichsam der Hof 

Gottes, d.h. jener höchsten Majestät dieses Staates wäre. Dies sollte nicht auf Kosten Eines, 

sondern des ganzen Volkes erbaut werden, damit das Haus, wo Gott zu befragen sei, gemeinen 



Rechtens sei. Zu Hofleuten und Verwaltern dieses göttlichen Hofstaats wurden die Leviten 

erwählt, und ihr Vorsteher und gleichsam der von dem Gott-Könige zweite Gewählte war 

Aaron, der Bruder Mosis, dem seine Söhne dann nach dem Gesetz nachfolgten. Dieser war 

deshalb, als der Gott Nächste, der oberste Ausleger der göttlichen Gesetze; er gab dem Volke 

die Antworten des göttlichen Orakels und betete zu Gott für das Volk.  

[Merkwürdig ist die Selbstverständlichkeit, mit der sich die Vernunft  durch 
die spezifizierende Anwendung der Gebote Bahn bricht. Daher muß nun 

auch Moses von seinen Verpflichtungen entlastet werden, und er und sein 
Bruder mußten sich gegenseitig zu befragen beginnen und nach passenden 

Antworten suchen. Mit der Gründung des Ordens der Leviten, begann dann 
wohl auch die Tradition der permanent ausufernden Gesetze, die noch das 

kleinste Detail des Alltagslebens heiligmäßig, also gesetzesgetreu, fixierten. 
Und um davon frei werden zu können,  wurde am Ende dieser Moses-

Tradition ein neuer Rabbi gefunden, der mit der Vernunftlosigkeit dieses 
(selbstgerechten)Geschäftes Schluss machte. Die Freiheit eines Liebes-

Geistes wurde nun als  Gottes Wille verkündet, der über alle Gesetze 
hinausging, und dieses letzte  Gesetz (des Hinausgehens) sollte die 

bisherige Gesetzesmühle zum Stillstand bringen.  

Hierher gehört auch der Brauch des stellvertretenden Gebetes, das der 

Priester für das Volk, natürlich an vielen verschiedenen Orten und in vielen 
verschiedenen Epochen  zu vollziehen  hatte. Im Christentum war und ist 

es vornehmlich die katholische  Konfession, die auf ihre Weise ein 
gesetzliches Glaubensleben  „refundierte“. Mit den bekannten Folgen, die 

nicht mit Luthers Einspruch aufgehört haben, zu spalten ein ratloses 
Christentum zu hinterlassen.  Und auch das Judentum hat bis heute 

(Haredim) treugläubige Traditionen mit an Bord eines Riesentankers, auf 

dem sich die Kollisionen Ratloser täglich neu vollziehen.]  

Hätte er dazu noch die[230] Staatsgewalt gehabt, so hätte ihm zu dem unbeschränkten 

Monarchen nichts gefehlt; allein dies war nicht der Fall, und der ganze Stamm Levi war von 

der gemeinsamen Staatsgewalt so ausgeschlossen, dass er nicht einmal, wie die anderen 

Stämme, einen Landstrich hatte, der ihm gehörte, und von dem er hätte leben können. Vielmehr 

war es eingerichtet, dass er von dem übrigen Volke ernährt, aber immer von dem Volke 

hochgeehrt wurde, da dessen Stamm allein Gott geweiht war.  

[Woher kam plötzlich diese Trennung in die Staatgewalt? Ohne Zweifel 

lehrten die Kriege Israels dessen Volk schon unter Moses, daß man einer 
Trennung bedurfte: das weltliche Regiment hatte andere Aufgaben als das 

geistliche Regiment. Die Zeit zum Erobern und Bewahren des Eroberten 
durften nicht durch die Zeit des Gebetes gestört werden, und diese 

geistliche Zeit war erfolgreich an den „Stamm Gottes“ delegiert. (Auch die 
Ordensgründungen der katholischen Tradition sollten der Kirche helfen, ihr 

geistliches Regiment als ein zugleich politisches  zu gewährleisten.) 

Im Judentum wird daher auch die Kategorie des „Stamm Gottes“ 

spezifiziert. Die Leviten waren nun die eigentlichen und eigentlichsten 
Juden. Wie  auch die hierarchischen Abstufungen in der Gemeinde der 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Kirche  durch viele Jahrhunderte sakrosankt waren. Doch eines Tages 
wurden sogar „Laientheologen“ zugelassen, mit der Folge, daß die 

postmodern-modernen Theologen, meistens als „aktivistische“ 

Theologinnen, eine ganz neue Gemeinde und eine Neue Kirche zu gründen 

trachten.  

Die Ratlosigkeit steigt: ist das  aktuelleTaufscheinchristentum wahrhaftiger 

der modernen westlichen Kultur angemessen als die vormoderne Kultur  mit 
seiner periodischen Intra-Muros-Praxis? Diese beten und dienen selbst, jene 

lassen beten und dienen.  

Interessant ist das Experiment im heutigen Israel: Haredim-Kompanien 

nehmen am Kampf gegen die Todfeinde Israels im Nahen Osten teil. Wie 
verbinden sie (nach welchen staatlich abgesegneten Regeln?) Kämpfen und 

Beten?] 

Demnächst wurde aus den anderen zwölf Stämmen ein Heer gebildet und ihnen geboten, das 

Reich der Kananiter zu überfallen, es in zwölf Theile zu theilen und an die Stämme durch das 

Loos zu gehen. Dazu wurden zwölf Vornehmste ausgewählt, einer aus jedem Stamm, die 

zugleich mit Josua und dem Hohenpriester Eleazar das Recht erhielten, das Land in zwölf 

gleiche Theile zu theilen und zu verlosen. Zum Feldherrn des Heeres wurde aber Josua erwählt, 

welcher in neuen Dingen allein das Recht hatte, Gott zu befragen; aber nicht wie Moses, allein 

in seinem Zelt, oder in dem Tabernakel, sondern durch den Hohenpriester, dem allein die 

Antworten Gottes ertheilt wurden. Dann aber hing es lediglich von Josua ab, die durch den 

Hohenpriester empfangenen Gebote Gottes bekannt zu machen, das Volk dazu zu nöthigen, die 

Mittel zu deren Ausführung zu erwägen und anzuwenden, zur Miliz so viel und wenn er wollte 

auszuheben, Gesandte in seinem Namen zu senden und überhaupt Alles zu thun, was zum Recht 

des Krieges gehört.  

[Offensichtlich verhält sich Spinoza wie ein Chronist des AT, und über das 

historische Wie – man aus den zwölf nicht-geistlichen Stämmen ein Heer 
organsierte -, das die Kanaaniter  besiegte und wie man siegte, mit welchen 

Folgen für die Besiegten usf. muß man wohl bibelexterne Urkunden 

befragen. Und die Leviten hätten akzeptiert, als 13. Stamm Israels die 

Agenda des Gottesdienstes für alle Stämme zu übernehmen?     

Wenn der Feldherr Josua „in neuen Dingen“ Jehova befragte, musste er 

„zuerst“ den amtierenden Hohenpriester befragen und dessen Antwort  als 

eine  von Jehova erteilte akzeptieren. 

Und da es das Wesen der realen Geschichte ist, immerfort mit „neuen 
Dingen zu handeln“, muß sich auch in diesem Teil der Geschichte Israels 

die  Anwendungsfrage für das gleichsam „statutarische Gesetz“ unablässig 

gestellt haben. Ewiges und Neues: Was für ein scheinbar ungleiches Paar.]  

     

In dessen Stelle folgte Niemand nach dem Gesetz, sondern Gott selbst wählte unmittelbar, da 

die Noth des Volkes dazu zwang; im Uebrigen wurden alle Geschäfte des Krieges und Friedens 

von den Stammes-Aeltesten besorgt, wie ich bald zeigen werde. Ferner gebot Moses, dass Alle 



vom 20. bis 60. Jahre die Waffen tragen müssten, und das Heer nur aus dem Volke gebildet 

werden solle, welche dann nicht dem Feldherrn oder Hohenpriester, sondern der Religion und 

Gott Treue schwuren. So? war denn das Heer oder die Reihen Gottes genannt, und ebenso hiess 

Gott bei den Juden der Gott des Heeres. Deshalb war die Bundeslade bei grossen Schlachten, 

von deren Ausfall der Sieg oder die Niederlage des ganzen Volkes abhing, mit bei dem Heere 

und in dessen Mitte; damit[231] das Volk seinen König wie gegenwärtig sehe und mit der 

äussersten Kraft kämpfe.  

[Gott „als Bundeslade“ blieb ein singuläres Signum der Religion des Jehova 
in Israel: durch wie viele tausend Jahre? Und verlor sich ab wann und 

wodurch in den Nöten der Geschichte Israels und der Juden?  Die Römer 
hatten ihre Feldzeichen, das Heer Konstantins trug das Kreuz Christi vor 

sich her, um in seinem Namen über seine Feinde zu siegen, denn es war 
Staatsreligion und daher des Kaisers Religion geworden - in offenem 

Widerspruch zur Absicht seines Gründers, aber in Übereinstimmung mit 

seinen kirchlich organisierten Nachfolgern.]  

Aus diesen von Moses seinen Nachfolgern gegebenen Geboten ist zu entnehmen, dass er sie 

nur zu Verwaltern, aber nicht zu Herren des Staates gesetzt; denn keinem gab er das Recht, 

allein und wo er wollte, Gott zu befragen, und also auch keinem seine Macht, Gesetze zu geben 

und aufzuheben, über Krieg und Frieden zu beschliessen, die Verwalter des Tempels und der 

Städte zu bestellen, was alles Geschäfte der höchsten Staatsgewalt sind. Der Hohepriester hatte 

zwar das Recht, die Gesetze zu erklären und die Antworten Gottes zu verkünden; aber er konnte 

dies nicht wie Moses, wenn er wollte, sondern nur auf Befragen des Feldherrn oder hohen 

Rathes oder eines Aehnlichen; dagegen konnte der oberste Heerführer und der Rath Gott 

befragen, wenn sie wollten, aber sie konnten die Antwort nur von dem Hohenpriester erhalten. 

Deshalb waren die Aussprüche Gottes in dem Munde des Hohenpriesters keine Gebote, wie in 

dem Munde Mosis, sondern nur Antworten, und erst wenn Josua und der Rath sie angenommen 

hatte, erlangten sie die Kraft von Geboten und Beschlüssen. Ferner hatte der Hohepriester, 

welcher Gottes Antworten von Gott empfing, nicht das Heer unter sich, und von Rechts wegen 

keine Herrschaft, und umgekehrt konnten Die, welche das Land von Rechts wegen besassen, 

keine Gesetze machen.  

[Gott wird sukzessive degradiert: er gibt nur noch Empfehlungen, und wenn 

diese von den Führenden des Volkes angenommen (von den Leviten 
gesegnet und vom Ganzen des Staates in Taten umgesetzt worden sind, 

sind es (post fest und rückgreifend)  Gebote gewesen. Wenn  aber die Taten 
fehlschlugen? Wie im Kampf gegen die Römer? Dann wurde mit Aufständen 

gegen Gott gekämpft, indem man die eigenen Besiegten  und deren Partei 
und Parteiführer bekämpfte. Man glaubte demnach immer mit äußerster 

Schläue, mit der Schläue Jehovas selbst, zu verfahren. Umso 
verhängnisvoller wurden die Exile nach den großen Niederlagen Israels 

erlebt: Hiobs-Anklagen wurden unvermeidlich.  Am verhängnisvollsten wohl 
die Zerstörung des Tempels und Jerusalems.   Ereignisse, die die 

nachträglich aufschreibenden Apostel durch Jesus vorhersagen ließen.]   

 

Ferner sind zwar der Hohepriester Aaron wie sein Sohn Eleazar Beide von Moses erwählt 

worden; aber nach Mosis Tode hatte Niemand das Recht, den Hohenpriester zu wählen, sondern 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


der Sohn folgte nach dem Rechte seinem Vater. Auch der Feldherr wurde von Moses und nicht 

von dem Hohenpriester gewählt; allein nach dem ihm von Moses gegebenen Recht wählte er 

die Person des Feldherrn. Deshalb wählte der Hohepriester nach Josua's Tode Niemand an 

dessen Stelle; auch die Vornehmsten befragten Gott nicht wegen eines neuen Heerführers, 

sondern Jeder behielt das Recht des Josua für die Miliz seines Stammes, und Alle gemeinsam 

für die ganze Miliz. Sie scheinen einen Herrscher nur dann gebraucht zu haben, wenn sie mit 

vereinten Kräften gegen einen gemeinsamen Feind kämpfen mussten, und dies fand vorzüglich 

zu Josua's Zeit statt, wo noch nicht Alle feste Sitze hatten,[232] und Alles noch gemeinsam 

war. 

[Wenn aber Geburtsrecht vor Erwählungsrecht geht, ist welcher Konflikt 
unhintergehbar? Der von Spinoza aufgezeigte: an die Stelle eines 

universalen Heeres traten Sonderheere der sich separierenden Stämme 
(Milizen) die in welchem Verhältnis zur Bundeslade standen? Diese konnte 

man doch nicht teilen. Spinoza beläßt es mit einer Andeutung von langen 
und vielen Bürgerkriegen unter den Stämmen, die natürlich den Kampf 

gegen die äußeren Feinde (am Ende auch gegen die Römer)erheblich 
schwächten. Und diese Zeit hätte schon (oder erst?) mit Josuas Tod 

begonnen? Was soll es bedeuten, daß für die noch vagabundierenden 

Stämme „alles gemeinsam war“?]  

Nachdem aber alle Stämme das eroberte und das ihnen noch verheissene Land unter sich 

getheilt hatten, und es nichts Gemeinsames mehr gab, horte auch das Bedürfniss zu einem 

gemeinsamen Befehlshaber auf, da die verschiedenen Stämme seit dieser Theilung nicht 

sowohl als Mitbürger, sondern als Verbündete zu betrachten waren. In Bezug auf Gott und die 

Religion mussten sie zwar als Mitbürger gelten, aber in Bezug auf das Recht des einen Stammes 

gegen den anderen nur als Verbündete, mithin, wenn man von dem gemeinsamen Tempel 

absieht, ungefähr so wie die vereinigten Staaten der Niederlande.  

[Demnach hätten die vormodernen, biblischen Juden niemals einen 

Einheitsstaat angestrebt, und die Hoffnung der Haredim auf einen Messias, 
der statt UNO und davor statt Engländern  und Franzosen allein berechtigt 

gewesen wäre,  einen Staat Israel im Sinn Jehovas zu begründen, zeigt ihre 
Problematik: sie sind noch nicht als wirkliche Bürger eines Staates 

(Demokratie) anerkennungsfähig und wollen dies auch nicht werden. 

Sind die Juden aber ihn Bezug auf Gott und dessen Gehorsams- und 

Gebote-Glauben  „Mitbürger“, zugleich in Bezug auf ihre politische Realität 
in der Geschichte lediglich „Verbündete“ (womöglich unter stets 

wechselnden Bündnis-Verträgen), kommt dies einer Bankrotterklärung 
Jehovas  gleich: unter der Regie seiner Prinzipien ist kein bleibender 

Gottesstaat möglich. (Demokratische und patriarchalische Prinzipien passen 
in kein gemeinsames Haus. Womit natürlich keine siegreiche Überlegenheit 

der angeblich „gerechteren“ demokratischen Prinzipien ausgesprochen 
wird. Diese haben, wie Europas Gegenwart beweist, ihren eigenen Hang zur 

Selbstzerstörung.)   

Spinoza vergißt, die gemeinsame Bundeslade zu erwähnen: Daß ihr Symbol 

bis heute ihren Dienst in den Synagogen verrichtet, läßt sich billig 
annehmen, aber in der politischen Realität des modernen Israels dürfte sie 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


ausgedient haben. Es ist wohl nicht zufällig, daß er einen Vergleich des 
biblischen Israel mit den  „Vereinigten Staaten der Niederlande“ seiner 

eigenen Lebenszeit vornimmt, ohne die Konsequenzen  seines Kulturen 

übergreifenden Vergleichs weiter zu verfolgen.] 

 

Denn die Theilung einer gemeinsamen Sache macht eben, dass Jeder seinen Theil allein besitzt, 

und die Anderen ihr Recht auf diesen Theil aufgeben. Deshalb wählte Moses Oberste der 

Stämme, die nach der Theilung des Staates Jeder für seinen Theil sorgen sollten, d.h. Gott durch 

den Hohenpriester über die Angelegenheiten ihres Stammes zu befragen, ihre Miliz zu 

befehligen, Städte zu bauen und zu befestigen, Richter in jeder Stadt einzusetzen, die Feinde 

seines Stammes anzugreifen und alle Geschäfte des Krieges und Friedens zu besorgen. Er 

brauchte keinen anderen Richter als Gott anzuerkennen, wenn nicht Gott einen Propheten 

sandte. Wäre er aber von Gott abgefallen, so konnten die anderen Stämme ihn nicht allein zur 

Unterwürfigkeit verurtheilen, sondern sie mussten ihn auch wie einen Feind, der den Vertrag 

gebrochen, bekriegen.  

[Daß Moses die Teilung Israels mehr als nur vorhergesehen hat, ist 
wahrscheinlich. Eine wirkliche Vereinigung hatte weder stattgefunden, noch 

wurde sie angestrebt. Schon weil man sich nicht mit dem Reich des Pharaos 
anlegen wollte und auch andere außenpolitischen Abenteuer unsinnig 

gewesen wären. Es gab keinen jüdischen Alexander.  

Der Doppelsinn des Wortes „teilen‘“ geht in der neuen digitalen Kultur von 
heute rasant verloren. Nach der Teilung einer Sache sind, im alten Sinn von 

Teilen genommen, zwei Sachen entstanden. Und diese führen auf zwei 
Alleinbesitzer, die auch Brüder sein können, wenn sie einen Weg zu einer 

vertraglich gesicherten Teilung gefunden haben. Dagegen meint das digitale 

Teilen, daß möglichst viele Menschen eine Sache als gleiche Sache besitzen 
sollen. Hier lebt die Idee des kommunistischen und biblischen 

Gemeinschaftseigentums noch munter und fröhlich fort: Alles gehöre allen. 
Aber was für ein ebenso flüchtiges und dürftiges wie zugleich  hinfälliges 

unendliches „Alles“ Es ist der Götze Vielfältigkeit! 

Die idealtypische Vorstellung lautet demnach: Moses teilte sein Reich unter 
seinen „Religionsbürgern“, die zugleich nur (staatliche Vertragsverbündete 

sein konnten. Das Konzept eines in sich vielgeteilten Gottesstaates war 
geboren. Es hielt, bis Titus eines Tages vor den Mauern Jerusalems  erschien 

und dessen Tempel, der wie für die Ewigkeit gebaut zu sein schien, das 

Lebenslicht ausblies.  

Nach der (Auf)teilung sagte Moses idealtypisch: jeder erhalte nun das Seine 
und halte mit seinen Brüdern unter Jehovas Augen einen immerwährenden 

Frieden.  

„Realtypisch“ folgten Binnenkriege sonder Zahl, dazu kamen die 

Bedrohungen durch Ägypten, und seit der Kaiserzeit drohte dem Kleinen 



Reich von Moses Nachfolgern das ultimative Desaster: Zerstreuung des 

„Volkes Gottes“ unter fremde und ferne Völker.  

Verursacht durch das Zusammenwirken zweier Ursachen: A) das 
weltbeherrschende Erstarken der römischen Heidenkultur, (die politisch und 

militärisch nicht so schwach war wie die griechische Heidenkultur,-  schon 
Alexanders Erfolge und neue Reichsgründungen im orientalischen Osten 

gingen auf das Konto der Mazedonier), und B) durch die nicht vorhandene 
Gegenpolitik seitens der Nachfolger Moses, bis zu Herodes herab, die dem 

anrückenden Rom tatenlos zusehen mußten. 

Der Abgrund zwischen „Gott als Richter“ und dem „Richter in jeder Stadt“ 

umschreibt den Abgrund, auf dem der Staat Moses hockte, und in den zu 
stürzen, unvermeidbar war. Ein Imperium der Juden sollte nicht sein und 

werden. Nicht zufällig, daß die Moslems der Moderne dem modernen Israel 

unterstellen, heute nachholen  zu wollen, was damals versäumt wurde.  

Wie oft kam es in der jüdischen Geschichte vor, daß ein Streit darüber 

entstand,  ob ein jüdischer  Teilstaat von Jehova und Moses‘ heiliger 
Tradition abgefallen war? Die Leidenschaft, nicht diesem Vorwurf 

ausgesetzt zu werden, muß groß gewesen sein. Erfindung immerfort neuer 

Gesetze bei den Pharisäern oder Philistern oder auch anderen Stämmen, 
scheint dies zu belegen.   Mit einem Wort: das Judentum dieser Endzeit war 

reif für eine Neugründung. Und dennoch hat die Geschichte Israels kein 
Ende gefunden. Heute könnte es eines finden, wenn sich die großen 

Westmächte und Israels moslemische Todfeinde zusammenfinden könnten. 

Einige, nicht alle Europäer scheinen bereit zu sein.]  

 

 

Die Bibel giebt dazu die Beispiele; denn als Josua gestorben war, so haben die Kinder Israels, 

aber nicht der neue Feldherr, Gott befragt, und als sie erfuhren, dass der Stamm Juda von Allen 

zuerst seinen Feind angreifen solle, verbündete dieser Stamm sich mit Simeon, gemeinsam die 

Feinde Beider anzugreifen. Die übrigen Stämme waren in diesen Vertrag nicht mit einbegriffen 

(Richter I. 2, 3), sondern Jeder führte den Krieg gegen seinen Feind besonders (wie in dem 

vorgehenden Kapitel erzählt wird), und Jeder nahm die, welche er wollte, in seine Gewalt und 

zur Uebergabe an, obgleich es geboten war, Niemand unter irgend einer Bedingung zu schonen, 

sondern Alle zu vertilgen. Wegen dieser Sünde werden sie zwar getadelt, aber von Niemand 

vor Gericht gefordert; auch fingen sie deshalb keinen Krieg gegen einander[233] an, und Keiner 

mischte sich deshalb in die Angelegenheiten des Anderen. Im Gegentheil überfielen sie die 

Benjamiten, welche die Anderen beleidigt und das Friedensband so gelöst hatten, dass Niemand 

von den verbündeten Stämmen bei ihnen einen sicheren Aufenthalt hatte. In drei Schlachten 

wurden sie besiegt, und dann nach Kriegsrecht die Schuldigen sammt den unschuldigen 

getödtet, was sie nachher in zu später Reue beklagten.  

[Das Beispiel mit Juda und Simeon ist naturgemäß eines von Tausenden,  
in denen sich neue Bündnisse bilden mußten, um der jeweils neuen Notlage 

Herr zu werden. Daher ist es wohl ein Faktum, daß ein einheitlicher 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Gottesstaat der Juden eher selten und vielleicht nur ausnahmsweise 
existierte. Die Tragödie der Benjamiten wird wohl angeführt, um die Aporien 

der mosaischen Viele-Staatenpolitik besonders grell vor Augen  zu führen.]  

Diese Beispiele bestätigen, was ich über das Recht der einzelnen Stämme gesagt habe. Man 

wird nun fragen, wer den Nachfolger des Vornehmsten des Stammes wählte? Allein hierüber 

ergiebt die Bibel nichts Zuverlässiges; ich vermuthe aber, dass, da jeder Stamm in Geschlechter 

getheilt war, deren Häupter aus den Aeltesten der Familie gewählt wurden, der Aelteste von 

diesen dem Fürsten nachfolgte. Denn Moses erwählte aus den Aeltesten einen Rath von Siebzig, 

welche mit ihm den hohen Rath bildeten, und welche nach Josua's Tode das Reich verwalteten. 

Sie heissen in der Bibel die Aeltesten, und bei den Juden werden gewöhnlich unter den 

Aeltesten die Richter verstanden, was Allen bekannt sein wird. Es kommt indess für mich wenig 

darauf an; es genügt, dass ich gezeigt, wie nach Mosis Tode Niemand das Amt eines obersten 

Herrschers gehabt hat.  

[Modern gedacht: Indem der mosaische Gottesstaat mehr nur auf dem 
Papier vieler Gesetze bestand, hatte er seine Unfähigkeit bewiesen, reale 

Prinzipien für reale Gesetze zu finden. Der Rat der „siebenzig“ dürfte mehr 
gestritten haben als jedes Parlament der modernen Demokratie. (Während 

der oberste Moslem auf radikale Untertanen bei  seinen Untergebenen und 
Vasallen setzen konnte.  Aus bekanntem Grund: als „Mohammed, der 

Prophet“, seine Version von Jehovah als „Allah“ ausbrütete, vergaß er nicht, 

die radikal demütigende Seite des „alten Jehovas“ als einzig wahre Seite 
Allahs  zu verkünden. Entsprechend gehorsam folgten seine neubekehrten 

Untertanen. Sie kämpften oft völlig lautlos,  wird von den Soldaten des 
osmanischen Sultans berichtet, als ihn Allah genötigt hatte,  Europa zu 

unterwerfen.  

Spinoza wird gewußt haben, daß die Bibel noch in tausend anderen Dingen 
und Fragen als Auskunftsbuch versagte. Wenn wir nun von einer 

unübersehbar großen Anzahl von „Stämmen“ auch in Israel während seiner 
vielleicht  zweieinhalbtausend Jahre  dauernden (Ur)Geschichte ausgehen 

und „Stamm“  als Verbund von Großfamilien definieren, wird das politische 

Gewicht von Spinozas Frage virulent. Seine Vermutung ist naheliegend, 
aber (im Zirkel) nur patriarchalisch begründet. Und doch verweist sie auf 

das demokratische Element des Wählens mitten im lebendigsten Patriachat: 
Der Älteste wurde gewählt,  schon weil dessen Fähigkeit zur Annahme des 

Amtes immer mit zur Disposition stand: Nicht jeder Greis ist 

regierungsfähig.  

Über die innere und organisatorische Struktur von „Moses 70 

Mitregierenden“ dürfte sich die Bibel wohl in Schweigen hüllen. Und auch 
wenn sie in diesem Fall mitteilsamer wäre, bliebe ungewiss, ob wir ihre 

Auskunft  sachgemäß verstehen würden, vorausgesetzt, wir könnten uns 

über den Sinn von „sachgemäß“ wirklich sachgemäß einigen.  

Wir müssen Spinoza und der uns bekannten jüdischen Geschichte 
zustimmen: das Judentum kannte keinen Universalmonarchen, weil sie 



keine dauerhafte Monarchie verwirklichen konnte. (Scheinbar 

widersprechende Einzelbeispiele wären genau zu untersuchen.)  

In grellem Unterschied zu den Römern, obwohl diese für ihre Abschaffung 
der konsularischen Demokratie ein Kaiserreich erhielten, das sie als 

Imperium zugleich („erst recht“) ruinierte.]   

 

Denn da Alles nicht von dem Beschlusse Eines oder eines Rathes oder des Volkes abhing, 

sondern Einzelnes von diesem Stamm, Anderes von einem anderen mit gleichen Rechten 

besorgt wurde, so folgt, dass die Staatsform nach Mosis Tode weder monarchisch noch 

aristokratisch noch demokratisch geblieben ist, sondern theokratisch, 1) weil das königliche 

Haus des Reichs der Tempel war, und nur dadurch, wie ich gezeigt, alle Stämme Glieder eines 

Staats, 2) weil alle Bürger Gott als ihrem obersten Richter Treue schwören mussten; ihm allein 

sollten sie in Allem unbedingt gehorchen; 3) endlich, weil der höchste Feldherr, wo ein solcher 

nöthig war, nur von Gott allein erwählt wurde. Was Moses im Namen Gottes dem Volke 

ausdrücklich voraussagt (Deuter. XIX. 15), bezeugt sachlich die Wahl Gideon's, Samson's und 

Samuel's. Unzweifelhaft sind deshalb auch die anderen gläubigen Führer ebenso gewählt 

worden, wenn die Geschichte es auch von ihnen nicht erwähnt.[234]  

[Spinozas „Lückenbüßer“–Theokratie ist beschämend genug. Da es eine 

reale Theokratie nur in  einer göttlichen Himmelswelt geben kann, sind alle 
so genannten und so gemeinten „Theokratien“ immer  nur Als-Ob-

Theokratien. Es wird zwar geglaubt, daß ihr (der Juden) Gott ihre Geschicke 
lenkt, und dies sogar als auserwählte Geschichte, aber es fehlt ihr gleichsam 

der „Unterbau“ auf Erden und unter Menschen. Denn auch das 
patriarchalische Prinzip, mit seinen „Ältesten“ als erwählbaren Führern, 

taugt, wie gezeigt, nicht als Stellvertreter oder gar als Ausführungsorgan  

einer verwirklichbaren Theokratie.   

Es soll offenbar so sein, daß der Himmel irdischer Menschen bedarf, um 
seine Ziele „auf Erden“  zu erreichen.   Und der vernebelnde Ausdruck „auf 

Erden“ bedeutet selbstverständlich die zerklüfteten Niederungen der 
Weltgeschichte. Und diese wiederum scheinen die wahre Heilsgeschichte 

der Menschheit unter den sich anbietenden Religionen noch nicht gefunden 
zu haben. Auch das Christentum versäumt keine Gelegenheit in der 

Geschichte, neuen Ideologien ins Garn  zu gehen. 

Auf extrem wackeligen Beinen  und Füßen steht Spinozas Theorie, wonach 

die genannten  hohen Herren der Geschichte Israels:  Gideon, Samson und 
Samuel, „von Gott allein erwählt wurden“, und ebenso: „alle anderen 

gläubigen Führer.“ Eine Geste der religiösen Unterwürfigkeit, die sich der 
Vernunftphilosoph des more geometrico  äußerlich an sein Kleid geklebt hat. 

(Als Abzeichen eines ehemals treuen Synagogen-Kumpans?) ] 

Nach Feststellung dessen habe ich nun zu prüfen, wie weit diese Verfassung die Gemüther 

mässigen und sowohl die Herrscher wie die Regierten so in Ordnung halten konnte, dass Jene 

keine Tyrannen und Diese keine Rebellen wurden.  

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


[Die Kategorie „Gemüter mäßigen“ betritt wie ein verirrter und verwirrter 
Schauspieler die Bühne der Verfassungsfragen. Schon im nächsten Satz 

redet Spinoza Tacheles:  Keiner der Herrschenden soll Tyrann, keiner der 

Regierten soll Rebell und Anarchist werden können. Gottes Staat duldet 

beides nicht, denn im Himmel wird nicht gestritten.] 

Die Verwalter oder Inhaber der Herrschaft suchen für Alles, was sie thun, immer den Schein 

Rechtens zu gewinnen und das Volk von der Rechtmässigkeit desselben zu überreden; sie 

vermögen dies leicht, da die Auslegung des Rechts nur ihnen zusteht. Dadurch erhalten sie die 

grösste Freiheit zu Allem, was sie wollen und ihre Begierde verlangt; umgekehrt verlieren sie 

diese Freiheit, wenn das Recht der Gesetzeserklärung bei einem Anderen ist, und wenn zugleich 

die wahre Erklärung desselben so einleuchtend für Alle ist, dass Niemand sie bezweifeln kann. 

Deshalb war den Fürsten der Juden ein grosser Anlass zu Unthaten dadurch entzogen, dass das 

Recht der Gesetzesauslegung den Leviten allein gegeben worden war (Deut. XXI. 5), welche 

an der Verwaltung nicht Theil hatten und kein Land besassen, und deren ganze Ehre und Glück 

von der wahren Auslegung der Gesetze bedingt war.  

[Heute wissen wir: wenn Legislative und Exekutive eines Staats 
zusammenfallen und identisch sind, ist das Ende von Demokratie erreicht, 

weil die demokratische Gewaltenteilung unterminiert wurde. Im Fall der EU  
von heute ist es deren Weigerung, die unverkennbaren Ansätze einer „EU-

Richter-Demokratie“ auch nur überdenken zu wollen.  

Der mosaische Rechtsausleger war unfehlbar, denn seine Kollegen in der 

Regenten-Klasse wollten mit den Leviten keine unendlichen Diskussionen 
über die heilige Rechtmäßigkeit des  schon morgen anrückenden Krieges 

führen. Die geistige Knute der Priester war der eigentliche Regent, sie 
dünkte sich Jehovas Ratschlüssen am allernächsten. Sind aber die Leviten 

(Priester-Vereine) Letztentscheider über Krieg oder Frieden, hat Jehova 
einen Pyrrhus-Sieg errungen, der (langfristig) zur Zerstörung seiner 

Glaubwürdigkeit führen mußte. Ausgerechnet apolitische Theologen sollten 

wissen, wie es mit und in der Geschichte Israels weitergehen soll?  

Man beachte das Vernunftargument Spinozas: nicht nur „andere Ausleger“ 
waren vonnöten, es bedurfte auch einer Auslegung, die für alle Beteiligten 

mit Gewißheit für wahr gehalten gelten konnte.  Und eben dafür sollten die 

Leviten, die „Kenner der Materie“ sorgen….] 

Ferner sollte das ganze Volk alle sieben Jahre an einem bestimmten Ort sich versammeln, damit 

es von dem Hohenpriester in den Gesetzen unterrichtet werde, und ausserdem sollte Jeder mit 

steter grosser Aufmerksamkeit das Gesetzbuch lesen und durchlesen (Deut. XXXI. 9 u. f.). Die 

Fürsten mussten daher schon ihretwegen dafür sorgen, dass sie Alles nach den gegebenen 

Gesetzen, die Alle kannten, verwalteten, wenn das Volk sie ehren und als die Diener der 

Regierung Gottes und Stellvertreter desselben in Ehrfurcht betrachten sollte. Ohnedem hätten 

sie den heftigen Hass des Volkes, wie es der theologische zu sein pflegt, auf sich geladen. Zur 

Hemmung der unbezähmten Willkür der Fürsten kam noch hinzu, dass die Miliz aus allen 

Bürgern vom 20. bis 60. Jahre ohne Ausnahme gebildet wurde, und dass die Fürsten keine 

fremden Söldlinge in das Heer aufnehmen durften.  



[Die großen Versammlungen der priesterlichen Tempelkaste, die aber vom 
Volk als Bevollmächtigte Jehovas verehrt und sogar erhalten und ernährt 

wurde:  der Stamm der Leviten, übte somit vor, was später die  Konzile des 

Christentums weiterübten und weiterhin vollziehen. Und gewiß werden noch 
weitere „Konzile“ folgen, um die „Idee“ einer Weltkirche „geltungsgültig“ zu 

machen. Aber welches Gewicht kann diese religiöse Geltungsgültigkeit des 
meist römisch-katholischen Christentums  in der heutigen und künftigen 

Welt noch haben?  

Die moderne Welt steigert und vertieft  ihre eigene „globale Säkularität“  zu 
immer weiteren „Geltungsgültigkeiten“ fort, speziell auch in den Fragen der 

Religionsfreiheit, die mittlerweile postmodern-modern umdefiniert wird. 
Während die Riten  des christlichen  Gottesdienstes in den Wegspuren der 

jüdischen Leviten weiterwandeln, haben auch die Dimensionen der 

religionslos lebenden Menschen neue Reichweiten erreicht. Steht eine neue 
Entscheidung der Menschheit und ihres Gottes bevor, um diesen „desordre“ 

zu überwinden?   Und welcher Vernunft mag sich dieser Gott bedienen, um 
sowohl die Menschheit und sein eigenes Ansehen und seine Glaubwürdigkeit 

bei ihr auf ein neues Fundament  zu setzen?  

Das lesende Judentum veranschaulichen noch heute alle orthodoxen Juden, 
die nicht aufhören, sich permanent über die Bücher ihres Gottes zu beugen, 

um sich an den Gesetzen ihres Gottes zu laben. Auch in den aktuellen 
Kriegen Israels mit den diversen Konfessionen des Islams lassen sie sich 

aus den alten Büchern Jehovas beraten. Kein Rabbi, der nicht seine Deutung 

der aktuellen innen- und außenpolitischen Lage Israels beisteuern würde.  

Der Streit der Gesetzestreuen muß jederzeit bedrohliche Ausmaße erreicht 
haben, weil die Fülle der Gesetze und die Fülle ihrer Deutungen sowohl 

unter den „Profis“ wie auch unter den „Laien“  immer überfloß.  

Die Milizen der jüdischen Fürsten waren somit Vorläufer der islamischen 

Sittenwächter, die neuerdings in Europa eingewandert sind und inmitten 
der säkularen Sittenverderbnis hierzulande wenigstens ihre Schäfchen  

unter Allahs Gehorsam zu erhalten trachten.  

Wieweit die Kenntnis der Heiligen Texte des Christentums in dessen  Kirchen 
mittlerweile verschwindet,  ist nicht objektiv feststellbar. Wenn ein 

katholischer Priester in einer Messe „falsche Einsetzungsworte“ gewählt hat, 
geht zwar ein „digitales Raunen“ durch die Gemeinde, vielleicht auch noch 

eine kurze Diskussion unter kirchennahen Kennern. Aber eine „Miliz“, die 
den priesterlichen  Worte-Saboteur  durch eine Miliz züchtigen läßt, ist nicht 

mehr vorhanden. Vom Idealzustand, in dem Laien und professionell 

Geistliche die heiligen Texte ihrer Religion gleichermaßen in- und auswendig 

kennen, hat sich die freie Nachfolgereligion  der Thora weit entfernt. ]  

 



Dies war von grosser Bedeutung; denn sicher können Fürsten durch Soldaten, denen sie Sold 

zahlen, das Volk unterdrücken; auch fürchten sie nichts mehr als die Freiheit der Soldaten, die 

zugleich Bürger sind, und durch deren Tapferkeit, Arbeit und Aufwand von Blut die 

Freiheit[235] und der Ruhm des Vaterlandes gewonnen worden ist. Deshalb schalt Alexander 

vor der zweiten Schlacht gegen Dareios nach gehörtem Rath des Parmenio nicht Diesen, der 

den Rath gegeben, sondern den Polysperchon, der bei ihm stand. Denn er vermochte, wie 

Curtius 4. Buch 3, 13 sagt, es nicht, den Parmenio, den er bereits vor Kurzem heftig behandelt 

hatte, nochmals zu verletzen, und er konnte die Freiheit der Macedonier, welche er am meisten 

fürchtete, nicht eher unterdrücken, als bis er die Zahl der Soldaten aus den Gefangenen weit 

über die der Macedonier vermehrt hatte. Erst dann konnte er seinem Willen freien Lauf lassen, 

den er selbst nicht bezwingen konnte, und der lange durch die freie Meinungsäusserung seiner 

Mitbürger in Schranken gehalten worden war. Wenn sonach diese Freiheit der als Soldaten 

dienenden Bürger schon die Fürsten weltlicher Staaten in Schränken hä]lt, welche nur nach dem 

Ruhm der Siege lechzen, so musste sie noch weit mehr die Fürsten der Juden in Zaum halten, 

da deren Soldaten nicht für den Ruhm des Fürsten, sondern Gottes kämpften und die Schlacht 

nur begannen, wenn die Antwort Gottes es gebilligt hatte.  

[Die Abhängigkeit der Fürsten Israels  von ihrem religiösen Polizeistaat, 

deren viele existierten, muß für Spinoza das verabscheuungswürdige 

Gegenbild  der Staaten der Vereinigten Niederlande gewesen sein. 
Holländer, die einmal zu ordentlichen Katholiken taugten, konnten mit 

mosaischen Sittenregeln noch weniger anfangen. Irgendwo in diesem Wust 
unerträglicher Gegensätze dürften Grund und Ursache für Spinozas 

Synagogen-Exodus  zu suchen sein.   

Spinoza nächster Ausflug in die Gefilde des Alexanderzuges demonstriert 
die Gefahr der „freien Meinungsäußerung“ für den regierenden Fürsten.   

Unwillkürlich fragen wir  uns: und wie haben sich die holländischen Fürsten 
verhalten?   An und für sich: im deutenden Auge des demokratiesüchtigen 

Philosophen und in der Realität des umkämpften Hollands dieser Zeit? Zur 

Rechten die inquisitorischen Eiferer der habsburgischen Jesuiten, zur Linken 

die antikatholischen Protestanten verschiedenster Couleurs. 

Erst wenn das hohe Gremium der Jesuiten das Placet Gottes für den 

nächsten Vernichtungszug erlangt hatte, war „die Antwort Gottes gebilligt.“]  

Dazu kam, dass alle Fürsten der Juden durch dieses Band der Religion verknüpft waren; wäre 

Einer von ihr abgefallen, so hätte er das göttliche Recht eines Jeden verletzt und hätte von den 

Andern als Feind behandelt und mit Recht unterdrückt werden können.   

[Alle Fürsten sind religiös „Eins“, -  doch politisch sind sie Viele“. Ob  und 
wie diese religiöse Identität „durchgängig“ war, wäre interessant zu wissen.  

Spinoza begnügt sich mit dem Schema einer  vereinfachenden Antwort. Das 
(patriarchalische !) Prinzip „einer für alle“, und „alle für einen“, der 

Demokratie unbekannt, hemmt  und fördert noch heute die Aktivitäten 
Israels im Kampf mit seinen nachbarlichen Todfeinden. Dennoch ist das 

moderne Israel zugleich (!) eine Demokratie. Dieses kühne und 
rücksichtslose Fortschreiten der Geschichte fasse, wer es kann. Wenn sich 

der Vatikan ab nun oder schon länger als Mitläufer der Uno und der 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Westmächte verdingt  und einen Staat „Palästina“ anerkennt,  sollte er 

wissen, auf welchen historischen Granit seine Päpste beißen werden.]  

Dazu kam viertens, dass der Fürst den übrigen Vornehmen nicht vorging, und dass die 

Herrschaft ihm nicht durch Erbrecht, sondern nur wegen seiner Tugend und seines Alters 

gebührte.  

[Der Fürst wurde demnach gewählt, entweder patriarchalisch oder 

„tugenddemokratisch“,  - im Klartext: Der bewährteste, beliebteste und 
anerkannteste (drei informelle Kategorien) der “Kandidaten“ (wohl nicht 

immer der älteste, schon weil Geburtsurkunden eher unbekannt gewesen 
sein dürften, wurde „gewählt.“ Ob der Fürst generell ein primus inter pares 

war, wie Spinoza voraussetzt,  läßt sich mit guten (pragmatischen) Gründen 

bezweifeln.  

Wenn aber das mosaische Gottesrecht der Anfangszeit ein dynastisches 
Erbrecht für die herrschenden „Fürsten“ verbot, wäre dies ein interessanter 

Hinweis  auf die Demokratie-Affinität der jüdischen Mentalität im 
Allgemeinen und Besonderen. Mit den christlichen Monarchien machten die 

Diaspora-Juden Europas (darunter auch Spinoza selbst) eher weniger 
freundliche Erfahrungen. Während die Anfälligkeit der Christen für neue 

große Führer notorisch genannt werden muß. Ob man sie deshalb als 

„klassische Mitläufer-Religion“ einordnen muß, mag dahingestellt bleiben.]  

 

Endlich kam hinzu, dass die Fürsten und die ganze Miliz den Krieg nicht mehr als den Frieden 

lieben konnten, da die Miliz, wie gesagt, nur aus den Bürgern bestand, und daher die Geschäfte 

des Krieges von denselben wie die Arbeiten des Friedens besorgt wurden. Der Soldat im Lager 

war auch der Bürger auf dem Markte; der Hauptmann im Lager war der Richter im Gericht, 

und der Feldherr im Lager war der Fürst im Staate. Deshalb verlangte Niemand nach Krieg um 

des Krieges, sondern um des Friedens willen und zum Schutz der Freiheit, und der Fürst mochte 

sich auch schon deshalb von neuen Unternehmen fern halten, weil er dann den Hohenpriester 

nicht anzugehen und vor ihm gegen seine eigene Würde stehen zu müssen brauchte.  

[Für neue Eroberungskriege mußte der jüdische Fürst, anders als später der 

„allerchristlichste“ König und Kaiser der Monarchien Europas, einen 

levitischen Erlaubnisschein besorgen.  Denn ob der intendierte Krieg mit der 
Gerechtigkeit Jehovas harmonierte, darüber mußten die Eliten der Leviten 

erst noch eingehend beraten. Dagegen konnte ein König oder Kaiser der 
großen Nationen Europas sicher sein, daß sein nächster Eroberungskrieg 

von der Kirche seines Staates als gerechter Krieg  Gottes abgesegnet  wird.  

Diese Tragikomödie, in der es offensichtlich nicht  um eine illusionäre 
Gerechtigkeit Gottes, sondern immer nur um die (apolitische) 

Selbstgerechtigkeit und Selbsterhaltung der Kirche(n) ging, wurde 
spätestens mit dem Hundertjährigen Krieg zwischen England und 

Frankreich als reale Tragikomödie offenbar. Daß der Vatikan neuerdings mit 

den islamischen Todfeinden des modernen Israel gemeinsame Sache 



macht, ist  wird ihm noch als Nachzahlung auf den Kopf fallen, falls ein 

späterer Papst bereit sein wird, seinen Kopf hinzuhalten. ] 

Endlich kam hinzu, dass die Fürsten und die ganze Miliz den Krieg nicht mehr als den Frieden 

lieben konnten, da die Miliz, wie gesagt, nur aus den Bürgern bestand, und daher die Geschäfte 

des Krieges von denselben wie die Arbeiten des Friedens besorgt wurden.  

Der Soldat im Lager war auch der Bürger auf dem Markte; der Hauptmann im Lager war der 

Richter im Gericht, und der Feldherr im Lager war der Fürst im Staate.  

Deshalb verlangte Niemand nach Krieg um des Krieges, sondern um des Friedens willen und 

zum Schutz der Freiheit, und der Fürst mochte sich auch schon deshalb von neuen Unternehmen 

fern halten, weil er dann den Hohenpriester nicht anzugehen und vor ihm gegen seine eigene 

Würde stehen zu müssen brauchte. 

[Ein Heer, das sich hauptsächlich aus Bürgermilizen rekrutierte, konnte die 
Freuden des Friedens nicht vergessen, auch wenn ihr Fürst verlockende 

Beutezüge versprach. Völlig anders war die Lage, wenn ein Feind den 
eigenen Stamm angriff.  War es ein israelitischer Stamm,  mußten die 

Leviten das letzte Urteil Jehovas sprechen lassen, und eine Mehrheit der 
Stämme fand sich ein, um den Frevler zu züchtigen, weil die religiös 

geforderte Allheit aller Stämme vermutlich selten rechtzeitig organisierbar 
war.  War der Feind ein nichtjüdischer  Angreifer, waren ohnehin alle 

Stämme durch Jehovas Gebot zum gemeinsamen Krieg aufgeboten.  

Der aktuelle (2025) Mehrfrontenkrieg Israels erlaubt daher keine Fünften 

Kolonnen im eigenen Staat. Diese Wahrheit Jehovas sollten auch die 

„Stämme“ der modernen Linken Israels  noch nicht vergessen haben.  

Frieden und Freiheit blieben die geschichtlichen Endzwecke des allezeit 

kriegsbereiten Israel, und insofern war es auch religiös mitbegründet, daß 
sich Scharon im 2o. Jahrhundert auf das  Angebot der Hamas einließ und 

dem verhängnisvollen Tauschgeschäft „Land für Frieden“ zustimmte.  In 
diese Falle seiner Nachbarn wird Israel, nach menschlichem Ermessen, 

niemals wieder fallen.]  

So viel über die Gründe, welche die Fürsten in den Schranken hielten. Es ist nun zu sehen, wie 

das Volk in Ordnung gehalten wurde. Die Grundlagen des Reiches geben auch darüber volle 

Auskunft. Denn bei nur geringer Aufmerksamkeit sieht man, dass sie eine so starke Liebe in 

den Gemüthern der Bürger haben erzeugen müssen, dass ihnen nichts so schwer war, als das 

Vaterland zu verrathen oder von ihm abzufallen. Alle mussten so ihm ergeben sein, dass sie 

eher das Aeusserste als eine fremde Herrschaft erdulden mochten. Nachdem sie ihr Recht auf 

Gott übertragen, und ihr Reich ein Reich Gottes sein sollte, und sie allein dessen Kinder, die 

anderen Völker aber Gottes Feinde, so hegten sie deshalb den stärksten Hass gegen diese, da 

sie auch dies für fromm hielten (Psalm CXXXIX. 21, 22).  

[Obwohl Spinoza in der Einzahl spricht: ein Vaterland für alle,  - kann das 
religiöse Vaterland doch nicht mit den vielen „geographischen“ Vaterländern 

der (vielen) Stämme Israels identisch gewesen sein. Ein Unterschied, den 
auch Spinoza immer wieder vergißt, schon weil er sich kaum erschöpfend 



in die Geschichte der internen Kriege unter den Stämmen eingelassen 

haben dürfte.  

Über den Daumen galt wohl diese Regel: Wurde das Territorium des ganzen 
Israel auch nur in einem „Teilstaat“  von einer fremden Macht, wie 

beispielsweise den Assyrern, angegriffen, dann mußten alle inneren 
Feindschaften der Stämme gegeneinander ruhen. Denn diesem Fall wurden 

die (religiösen) Grundlagen Israels angegriffen, beleidigt, verflucht und 
ignoriert. Für diesen Extremfall gab es gewiß auch Bündnisverträge, die, 

bildlich gesprochen, in der heiligen Bundeslade aufbewahrt und mitgeführt 

wurden.  

Alle Juden waren Kinder Gottes, alle anderen Menschen waren es nicht. Und 
gegen die Urrelation dieses  strengen und unverbrüchlich geschworenen 

Gegensatzes waren alle Nachbarschaftsrelationen und deren 
unvermeidliche Dauerfehden unter den Stämmen „wie nicht vorhanden.“

  

In diesem Fall galt daher das Prinzip: der Feind meines Nachbarn ist unser 
aller Feind, und wer gegen diesen kämpft, ist unser aller Freund. Und dies 

hat auf Wunsch Jehovas zu erfolgen, dessen Verwaltung und Befolgung 

notwendigerweise an religiöse Wächter „ausgelagert“ wurde. Indes die 
christliche Religion ihre Teilnehmer zu Kindern eines Gottes macht, der 

keinerlei Selbstverteidigung zuzulassen scheint.  Salopp formuliert:  wie die 
Juden das Kampfgebot forcieren und übertreiben, forcier(t)en und 

übertreiben die Christen das Liebesgebot. Doch waren sie diesbezüglich 
immer wieder klug genug, die Vernunft der Selbsterhaltung über die 

Selbstvernichtung durch Nächstenliebe zu stellen. ] 

Deshalb musste ihnen nichts schrecklicher sein, als einem Fremden Treue zu schwören und 

Gehorsam zu geloben. Es gab kein grösseres Verbrechen, und nichts Schändlicheres konnte bei 

ihnen erdacht werden, als das Vaterland, d.h. das Reich Gottes,[237] zu verrathen. Schon das 

Wohnen ausserhalb des Landes galt als ein Verbrechen, weil man den Dienst Gottes, zu dem 

Jeder schuldig war, nur im Vaterlande üben konnte; denn nur hier war die heilige Erde; überall 

anders war sie unrein und weltlich. Deshalb klagt David über seine Verbannung zu Saul mit 

den Worten: »Wenn Dich welche gegen mich aufregen, so sind es verworfene Menschen, weil 

sie mich ausschliessen, dass ich die Erbschaft Gottes nicht betreten kann, und mir sagen: Gehe 

und verehre die fremden Götter.« Deshalb wurde auch kein Bürger mit der Verbannung bestraft, 

was bemerkenswerth ist; denn wer sündigt, ist zwar der Strafe, aber nicht der Schande verfallen.  

[Liest man diese Sätze des Spinoza, muß man gegen die von den westlichen 
Kolonialmächten initiierte und neuerdings mittels UNO-, EU und westlicher 

– Staaten-Gewalt angestrebte „Zweistaatenlösung“ schwere Bedenken 
äußern. Es kann nicht gut gehen, wenn ein nicht nur demokratischer, 

sondern zugleich jüdischer Staat Israel gezwungen wird, seine Todfeinde 

bei sich zu beherbergen und mit ihnen zu koexistieren.  

Und dieses beides unter der Aufsicht „säkularer Fremdmächte“, die den 

Holocaust der Deutschen und ihrer Sympathisanten (darunter auch Araber) 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


nicht rechtzeitig verhinderten. Wobei die letztgenannten bis heute offen 
erklären, gegen einen neuen Holocaust in der Form einer „Vernichtung der 

zionistischen Entität“ nichts einzuwenden zu haben. 

Die Europäer tun sich leicht mit ihrer Annahme, „eigentlich“ habe sich das 

religiöse Judentum längst schon „überlebt“, eigentlich sei die Mehrzahl der 
Diaspora-Juden säkular eingestellt, so ähnlich wie die säkularen Westler, 

die alle Facetten von Agnostik bis Atheismus, von „Realsozialismus“ bis 

totaler Laissez-faire- Beliebigkeit aus eigener Erfahrung kennen.  

(Weshalb bekanntlich die linksgrünen US-Demokraten bis heute an einer 
„Zweistaaten-Lösung“ festhalten und dafür unter Obama und Biden bereit 

waren, über alle „roten Grenzen“ hinaus“ ein bedenkenloses Yes-we-can-

Appeasement in Kauf zu nehmen.  

Gegen diese Pro-Israel-Argumentation könnte man natürlich einwenden: 

auch die Araber sind bereits einige Jahrhunderte in Arabien und Umgebung 
präsent (gewesen). Sie  nutzten bekanntlich die Diaspora-Abwesenheit 

Israels, die durch den Sieg der Weltmacht der Römer über Jerusalem und 
seinen Tempel und damit auch über die Heimatländer des Moses und dessen 

Nachfolgegenerationen unausweichlich geworden war.   

Daß es wenig Sinn habe, die Anzahl der historisch absolvierten 

Jahrhunderte auf beiden Seiten gegenzurechnen: Diesen Rat hören wir 
wohl, schon weil die  Araber, die  angeblichen „abrahamitischen Brüder“ der 

Juden und Erfinder des Kleinen Einmaleins, die uneinholbare Überlegenheit  
der jüdischen Altertümer nachrechnen könnten. Und daß sie sich bis heute 

weigern, sogar diese triviale Anerkennung der jüdischen Epochen-
Überlegenheit anzuerkennen, kann nicht nur an ihrer arg verspäteten 

Zeitrechnung liegen.  

Wie oft haben sie im 20. Jahrhundert versucht, Israel zu vernichten, um 

sich als alleinherrschende Macht in Israels Umgebung („Naher Osten“) 
festzusetzen. Unleugbare Faktoren die für die oktroyierte 

Zweistaatenlösung wenig Gutes erwarten lassen. Beim Ausgang des Moses 
aus Ägypten lagen die Stämme des Propheten Mohammed noch nicht 

einmal in ihren Windeln.]   

Der Juden Liebe zum Vaterlande war deshalb keine einfache Liebe, sondern eine Frömmigkeit, 

welche mit dem Hass gegen die übrigen Völker durch den täglichen Gottesdienst gepflegt und 

so genährt wurde, dass sie zur anderen Natur wurde. Denn ihr täglicher Gottesdienst war nicht 

allein verschieden, sondern entgegengesetzt, und dadurch kam es, dass sie vereinzelt und von 

den übrigen Völkern getrennt blieben. Aus den täglichen Verwünschungen musste ein starker 

Hass entstehen, der sich fest in die Seele grub; denn es war ein Hass, der aus grosser Andacht 

und Frömmigkeit entsprungen und für fromm gehalten wurde, und einen grösseren und 

hartnäckigeren kann es nicht geben. Auch fehlte die gewöhnliche Ursache nicht, welche den 

Hass immer mehr entzündet. Dieser Hass wurde nämlich erwidert; die anderen Völker waren 

höchst feindselig gegen sie gesinnt.  



[Der fromme Haß glaubt sich von seinem Gott gesegnet und berufen. Ist 
kein geglaubter Gott da, wie im säkularen Europa von heute, im marxistisch 

oder nationalsozialistisch indoktrinierten von gestern, dann genügt die 

Macht des politischen Glaubens: „Kein Rassenhaß“ ist demnach ein 
Hassglaube, der zur Wachsamkeit und beizeiten (rechtzeitig)  zum Kampf 

gegen die Falschdenkenden aufruft. Es ist Europas Lage und auch die Lage 
der verwirrten Kirchen von heute, deren Liebesglauben bereit ist, zur 

Unterwerfung unter das kommende Kalifat Ja und Amen zu sagen.   

Spinoza erwähnt nicht den ersten Grund der frühesten Ursache der 
jüdischen Hassmentalität: Die radikal neue Religion eines nur mehr einzigen 

und einen Gottes mußte sich gegen die polytheistischen Götter Ägyptens 
und des Libanons „abschotten“. Diese waren noch Erben archaischer 

Naturreligionen, jener (Jahwe) war hingegen ein redender Gott des Geistes. 

Noch im Dornbusch hockend, mußte er auf seinen Wüstenkinder einreden: 
wußte eine dringliche Einrede des Moses, da „aufgeschrieben“ und 

wiederholbar gemacht, unvergeßlich zu konservieren.  (Fazit, contra 
Spinoza): Nicht der Gottesdienst, sondern die Götter und daher des Gottes 

Wandel in der Geschichte der fortgeschrittensten Menschheit war(en) es, 
die  das jüdische Land und Leben von allem übrigen Land und Leben 

trennte. 

Aber an eine solche Grundgeschichte der Ursachengeschichte des 
Judentums, konnte der Jude Spinoza nicht einmal „andenken“. War er auch 

Philosoph geworden, so blieben ihm doch die Aussagen des AT wahre 

Aussagen des wahren Gottes, mit einem Wort: Vernunftaussagen. Er ahnte 

noch nicht, daß vor der Sintflut noch andere Urzeiten geflutet haben.]  

Wie sehr Alles dies, die Freiheit in ihrem Staate, die Ergebenheit an das Vaterland, das 

unbeschränkte Recht auf alle Anderen und der nicht blos erlaubte, sondern fromme Hass gegen 

diese, die Feindschaft aller Anderen, die Eigenthümlichkeit ihrer Sitten und Gebräuche, ich 

sage, wie sehr dies die Gemüther der Juden stärken musste, um Alles mit besonderer 

Standhaftigkeit und Kraft für das Vaterland zu ertragen, lehrt die Vernunft deutlich und bezeugt 

die Geschichte. Denn sie haben, so lange die Stadt stand, nie unter fremder Herrschaft 

ausgehalten, und Jerusalem hiess deshalb die aufrührerische Stadt (Hezra, IV. 12, 15). Auch 

das zweite Reich, was kaum der Schatten des ersten war, da die Hohenpriester auch[238] die 

fürstliche Herrschaft sich angemasst hatten, konnte nur schwer von den Römern zerstört 

werden, wie Tacitus im 2. Buch seiner Geschichten mit den Worten bezeugt: »Vespasian 

brachte den jüdischen Krieg durch die noch übrige Eroberung von Jerusalem zu Ende; ein hartes 

und schweres Werk, mehr wegen des Charakters des Volkes und seines hartnäckigen 

Aberglaubens, als dass die Belagerten die genügende Kraft, um die Noth zu ertragen, gehabt 

hätten.«  

[Auch hier unterschiebt Spinoza „die Vernunft“ als lehrende Instanz mitten 
unter die Rabbis des Alten Testaments und deren anzunehmende 

Vorgänger. Und Christen sollten den Juden nicht hassböse (gewesen) sein:  
denn ohne Überwindung eines Himmels, der mit  rätselhaft eingreifenden 

Götter angefüllt war, wäre das Christentum nicht entstanden.  

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Der Zirkel Spinozas: „lehrt die Vernunft deutlich und bezeugt die 
Geschichte“,  entlockt uns heute nur noch ein tolerantes Schmunzeln. Und 

eine Portion Neid:  wie  (schein)geboren eine Zeit, in der auch Philosophen 

glaubten, was ihnen ewige heilige  Schriften zu glauben vorsetzten!  

Als die Christen in der Epoche der Kreuzzüge dem kriegerischen Rache-
Denken des Papstes Urban in die Falle gingen, wiederholte sich das 

Wechselspiel zwischen Erstgründen und Erstursachen auf einer 
verhängnisvollen Ebene. „Eigentliche“ Ursache war der Wille, die heiligen 

Stätten aus den Händen der islamischen Barbaren zurückzugewinnen. 
„Eigentlicher“ Grund war somit die höhere Berufung und höhere geistige 

(Glaubens-)Wahrheit des Christengottes, zu deren Beweis jener 
verhängnisvolle Papst allerdings einige Kriegsgeschichten aus dem AT als 

Rechtfertigungs- und Motivierungsgrund heranzog.  

Aus einem verständlichen, obzwar  nicht vernünftigen Grund: Im Neuen 

Testament findet sich kein Auftrag, die verlassenen Stätten einer 
„Heilsgeschichte“ abermals zu besiedeln und als Königreich zu erobern und 

zu verwalten. Doch der der schlaue Pontifex“ in Rom (oder Avignon)  fand 
einen Ausweg: Die neue Jenseitsreligion nahm eine falsche Anleihe bei der 

abgelaufenen jüdischen Jenseitsreligion. Wie die siegreichen Israeliten  im 
antiken Israel sollten die bestens motivierten Christenheere Europas  ab 

dem späten 11. Jahrhundert (1080)  den hochheiligen Auftrag des Papstes 

abermals in Israel ausführen.  

Von welcher Fremdherrschaft hat sich Jerusalem wann und wie befreit? In 

Hezra IV. 12,15  steht es in rezitierfähigen Versen aufgeschrieben.  

Wenn man im AT mehrere Reiche der Reihe nach zählt(e), muß es doch ein  

Reich Israel gegeben haben, doch offenbar nicht als statuarische  und 
dynastisch vererbbare Monarchie, sondern als Sammlung verschiedener 

Fürstentümer, deren eines oder mehrere unter Fremdherrschaft (anderer 

jüdischer oder fremder Fürsten?) geraten konnten.  

Zum Niedergang des Reiches, (schon das zweite sei nur noch ein „Schatten 
des ersten gewesen“) scheint auch das politische Gelüste der Hohenpriester 

nach fürstlicher Herrschaft beigetragen zu haben. Und im Revers dazu: 
gewisse Schwächungen der Priester und ihrer Religion. (Man bekommt 

Gusto, das AT neu und klüger wiederzulesen.   

Der Tacitus-Sprung zu Vespasian deutet die Stärke des „hartnäckigen 

Aberglaubens“ der Juden nur an. Die Römer hielten sich für völlig frei von 
jeglichem Aberglauben, ähnlich wie die Urban-Christen tausend Jahre 

später vor den Toren Jerusalems. Vespasian und Titus eroberten jüdisches 
Land durch und für die Ehre ihrer Götter. Urbans Heere durch und für die 

Ehre ihres Christengottes. Doch davon wollen die heutigen Kirchen nichts 

mehr hören und lesen.]  

 



Ausser diesen nur von der Gesinnung abhängigen Eigenthümlichkeiten gab es in diesem festen 

Staate eine andere, welche die Bürger von jedem Abfall und von dem Verlassen des Vaterlandes 

zurückhielt, nämlich der Nutzen, welcher die Stärke und das Leben aller menschlichen 

Handlungen ausmacht. Denn nirgends besassen die Bürger mit grösserem Recht ihre Güter, als 

die Unterthanen in diesem Staate, die einen gleichen Antheil mit dem Fürsten an dem Lande 

und Aeckern hatten, und wo Jeder in Ewigkeit Eigenthümer seines Antheils blieb. Denn wenn 

Jemand aus Armuth sein Grundstück oder seinen Acker verkauft hatte, musste es ihm bei 

Eintritt des Jubeljahres zurückgegeben werden, und ähnlich waren andere Einrichtungen, 

welche den Verlust der Güter hinderten. Endlich konnte nirgends die Armuth leichter zu 

ertragen sein als hier, wo die Liebe zu dem Nächsten, d.h. gegen seine Mitbürger mit der 

höchsten Frömmigkeit geübt wurde, um die Gnade Gottes, ihres Königs, zu erlangen.  

[Bei der Entwicklung des abstrakten Bürgerrechtes dürfte Israel mit der 
Zivilkultur Roms mitgehalten haben. Persönliches und familiäres Eigentum 

waren im jüdischen Orient vielleicht sogar besser als unter den Römern 
gesichert. Zustände wie unter Sulla und anderen Despoten scheinen in den 

jüdischen Fürstenreichen nicht eingerissen zu haben. Und ebenso nicht der 
Sittenverfall des späten Roms, der zeitlich mit der Eroberung und 

Zerstörung Israel zusammenfiel. Eine erstaunliche Gleichentwicklung des 
bürgerlichen Rechtes,  da zwei sehr verschiedene Religionen als mentaler 

Grund dienten und als Letzter Ratgeber „befragt““ wurden.  

Was Jehova erlaubte,  war unter den Göttern des römischen (und 

griechischen) Mythos Anathema und umgekehrt. Aber nicht duldete Jehova 
einen römischen Kaiserkult an seiner Seite im dritten und bislang Letzen 

Tempel des Einen Gottes in Jerusalem.  Heute muß  er sogar einen 
moslemischen Tempel und Gott an seiner Seite dulden. Diese Schuld der 

Diaspora ist bis heute mahnend und bohrend: Man hatte das Heilige Land 
verlassen, zwar nicht freiwillig, aber doch auch nicht zureichend abgewehrt. 

Jeden Tag durch tausend Jahre mag sich diese Selbstanklage in den 
Synagogen erhoben haben und noch heute erheben, um jedesmal wieder 

in ein endloses Streitpalaver zu münden.   

Auch ein Patrizierstand superreicher Senatoren scheint  in ganz Israel nicht 

existiert zu haben. Mit einem Wort: das kolossal expandierende Rom zerfiel 
an seinen inneren Widersprüchen, Israel scheiterte an seiner Wut gegen 

seine Feinde, die zwar oft besiegt wurden, doch eines Tages hatte der 
Weltgeist der Antike radikal umgedacht und den Geist Jahwes aus dem 

Orient zu vertrieben.       

Wie weit die jüdischen Ansätze für ein Gemeinschaftseigentum gingen, wäre 
zu prüfen, ebenso die behauptete Sicherung („Rückgabe“) des verlorenen 

Eigentums durch Vater Staat.  Ob sich die „Liebe  zu dem Nächsten“ überall 
gegen den Haß gegen den Übernächsten durchsetzen konnte? Ihr Gott war 

ein König, und ihr König war ihr Gott gleichen Namens, ein kaiserlicher 

Menschengott war so unmöglich wie ein christlicher Gottmensch.]   

 



So konnte den jüdischen Bürgern nur in ihrem Staate wohl sein, und der Aufenthalt ausser 

demselben war ihnen der grösste Schaden und Schande. Zu ihrer Anhänglichkeit an das 

Vaterland und zur Beseitigung der Bürgerkriege und Streitigkeiten trug auch wesentlich bei, 

dass Niemand Jemand Seinesgleichen, sondern nur Gott diente, und dass die Milde und Liebe 

zu seinem Mitbürger als die höchste Frömmigkeit galt, welche durch den gegenseitigen Hass 

zwischen Juden und dem übrigen Völkern erheblich gesteigert wurde.  

[In ihrem Verständnis von Gott und Gottglauben muß die Zerstreuung der 
Juden in alle Welt eine demütigende und zugleich erhabene Strafe gewesen 

sein, jedoch keine einzigartige und insofern „auserwählte.“  Flucht und 
Exodus begleiten die Menschheitsgeschichte aller Völker und später auch 

vieler Staaten.  

Die Gleichung oder Analogie des Gebots: Keiner diene nur Seinesgleichen, 
sondern immer zugleich auch Gott, führt auf die Frage nach dem genauen 

Sinn von „Zugleich“. Denn offensichtlich würde das „Zugleich“ sozusagen 
(säkular)„überdehnt“ und moralreligiös, wenn es „zeitbuchstäblich“ 

genommen wird: Mit jeder guten Handlung und jedem guten Wunsch für 

die Deinen, ist auch dein Dienst an Gott erfüllt. In diesem Fall wären die 
Leviten und später die Kirchen überflüssig (gewesen), und ein „Kant avant 

la lettre“ hätte mitten unter den Tempel-Gläubigen und doch von ihnen 
getrennt, gelebt und „seinem Gott gedient“. Zu dieser zentralen (Gottes-

)Frage scheint Spinoza noch nicht vorgestoßen zu sein.  

In der Gegenwart sehen wir an der neuen „Kirche der Völker“, die die 
Konfessionen der Christentums auszubrüten versuchen, eine neue und 

gesteigerte Variante des Konflikts von „intra contra extra muros“, das den 
Kirchen immer mehr zu schaffen macht.  Ihrem  „Tempeldienst“  kommen 

die „Leviten“ abhanden und die „Gotteshäuser“ darben und zerfallen. Auch 

die Weitergabe des Dienstglaubens an die Kinder ihrer Eltern stockt und 
ringt mit dem Überleben. Es ist, als suche das Christentum nach seiner 

eigenen Diaspora, sofern nicht das Gegenteil gilt: Es wird durch sein 
aktuelles (postmodern-modernes) Wesen aus seiner bisherigen Heimat 

vertrieben.]  

Ferner half die strenge Zucht des Gehorsams, in der sie erzogen wurden; denn sie mussten Alles 

nach bestimmten gesetzlichen Vorschriften thun. Man durfte nicht nach Belieben pflügen, 

sondern nur zu bestimmten Zeiten[239] und Jahren und nur mit einer Art Vieh zugleich. Auch 

das Säen und Ernten war nur auf eine bestimmte Art und zu bestimmter Zeit gestattet, und ihr 

ganzes Leben war eine fortwährende Hebung des Gehorsams. (Man sehe Kap. 5 in Betreff des 

Nutzens der Gebräuche.) In Folge dieser Gewöhnung galt ihnen selbst dieser Zwang nur als 

Freiheit, und deshalb verlangte Jeder nach Geboten, nicht nach deren Aufhebung.  

[„Glauben nach Vorschrift“ ist nicht jeder Religion in die Wiege gelegt, der 

jüdischen aber sehr wohl und sogar unübertreffbar, wofür sich die 

entscheidenden Gründe  seit Moses  gewiß finden ließen.  - Die christlichen 
Konfessionen haben es mit ihren Katechismen versucht, sind aber damit 

gescheitert, wird man sagen müssen, wenn man sich die gegenwärtige 
„Zucht“ intra muros und in den Familien zu Gemüte führt. „Streng christlich 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


leben und erziehen“, mag vereinzelt noch gelingen, weil es aber der 
christlichen (!?) Sekte der „Zeugen Jehovas“ am besten gelingt, ist damit 

ein weiterer Beweis für das Katechismus-Scheitern gefunden.  

Darf der Mensch nichts mehr nach Belieben tun, lebt er als Marionette eines 

Lebens-Regel-Systems: unfrei und untermenschlich, als Sklave eines 
inhumanen Plan-Protokolls. Soll der Mensch alles nur mehr nach Belieben 

tun, hat er seine Seele an den Vaganten namens Teufel verkauft. In beiden 

Fällen ist er nicht mehr Herr im eigenen Haus.  

Möglich, daß der feine Beobachter Spinoza an dieser Stelle auch eine 
Gedenkminute an seinen Exodus aus der Synagoge eingeschaltet hat: 

„deshalb verlangte Jeder nach Geboten, nicht nach deren Aufhebung.“  

Pflügen unter tausend Vorschriften, Säen und Ernten unter anderen tausend 
Vorschriften, alles andere Tun, Denken und Reden gleichfalls, und, nicht zu 

vergessen: Das Speisen und die Speisen: noch heute sind diesbezüglich 
unzählige Vorschriften „in Amt und Würden.“ Es ist, als hätte Moses, als 

Urheber seiner Religion, die Süße der „reinen Speisen“ im Ägyptenland nicht 

vergessen können...  

Die Dialektik von Gewöhnung und Freiheit findet sich gleichfalls in beiden 

Extremen: sowohl im totalen Belieben wie auch im totalen Gehorchen.  

Ein Beweis der Tatsache und der Verpflichtung, daß der Mensch zwar unter 

Disziplin, nicht aber als deren Sklave leben soll. Er muß entscheiden und 

die Resultate und Folgen davon  erfahren und mit Vernunft beurteilen.]  

Ebenso half es, dass sie zu bestimmten Jahreszeiten sich der Muße und Lust zu überlassen 

schuldig waren; nicht damit sie ihrer Lust, sondern damit sie Gott mit Lust gehorchten. Dreimal 

im Jahre waren sie Gäste Gottes (Deut. XVI.); am siebenten Tage der Woche ruhten sie von 

jeder Arbeit und mussten sich der Muße ergeben, und daneben waren noch andere Zeiten 

bestimmt, in denen anständige Lustbarkeiten und Gastmahle nicht blos erlaubt, sondern geboten 

waren. Es giebt nichts Wirksameres als dies für die Gewinnung der Herzen der Menschen; denn 

nichts fesselt die Seele so als die Fröhlichkeit, welche zugleich aus der Andacht, d.h. aus Liebe 

und Bewunderung vereint entspringt.  

[Um die Torturen des Gehorsams  überleben zu können, erlaubten die 

Priester der  hypergenauen Gesetze-Religion ihren Schuldnern vor Gott 
gewisse „Aus-Zeiten“ der Erholung und Stärkung. Der heilige Sabbat in 

Israel ist noch heute von „Auszeit-Regeln“ umstellt und eingehegt. Regel-
vorschriften, die es dem Staat Israel allwöchentlich schwer machen, die 

gemeine alltägliche Zivilkultur eines modernen Staates aufrechtzuerhalten. 
Wenn sogar die (nicht näher definierte) „Muße“ nur als eine erzwungene 

und anerzogene Gewohnheit praktiziert wird, sind kontrollierende 

Religionsbeamte  und einander denunzierende Bürger unvermeidlich.  

Spinozas Zustimmung ist schal und unglaubwürdig: Denn die daraus 
entspringende „Fröhlichkeit“  ist von ihrem Doppelgänger: der 



geschauspielerten Fröhlichkeit  nur durch die Moraldetektive unter den 
„Religionswächtern“ erkennbar. Der Wille zur  Denunziation ist 

omnipräsent, denn die Gesetze und Regeln sind inhaltlich wie in Fels 

gehauen. Noch während ihrer gespielten Zeremonie beäugen die 
Spielenden einander misstrauisch: Wer macht es richtiger, wer hat das 

Richtige Gottes besudelt? Aber auch das Gegenteil verfehlt ein vernünftiges 
und freies Zusammenleben: Unbestimmte, scheinbar regellose Gesetze, die 

allgemein vieldeutig formuliert werden, führen zu Zensur, misstrauischer 
Selbst- und Fremdbeobachtung, am Ende zu Sprech-, Meinungs- und 

Denkverboten.   

Wer „Hassverbote“ und ähnliche  Moralbomben einführt,  sollte sich nicht 
wundern, wenn die freie Vernunft aus seiner Mitte zu entweichen beginnt.  

entweicht.]  

Auch konnten sie dessen durch Gewohnheit nicht leicht überdrüssig werden; denn der 

Gottesdienst an den Festen war selten und dabei mannichfach. Dazu kam die grosse Verehrung 

des Tempels, an der sie wegen der besonderen Gebräuche und der vor dem Eintritt zu 

beobachtenden Handlungen auf das Gewissenhafteste festhielten, so dass sie noch heute mit 

Schaudern jene Unthat des Manasse lesen, welcher die Errichtung eines Götzenbildes selbst in 

dem Tempel gestattet hatte. Auch für die Gebräuche, welche im Innersten Heiligthum 

gewissenhaft beobachtet wurden, war die Eifersucht des Volkes nicht geringer, und man 

brauchte deshalb das Gerede und die Vorurtheile desselben nicht zu fürchten. Niemand wagte 

über göttliche Dinge ein Urtheil zu fällen, sondern Allem, was ihnen auf das Ansehn einer 

göttlichen, im Tempel empfangenen Antwort oder eines von Gott erlassenen Gesetzes geboten 

wurde, hatten sie ohne alles Befragen der Vernunft zu gehorchen.  

[Spinozas Beschreibung seiner vormaligen Glaubensgenossen, ihres 
„Praktizierens“ und ihres sozialen Lebens, ist wohlwollend, mitunter beinahe 

verklärend. Sollte er unter Isolationsschmerzen gelitten haben, - im Holland 
des 18. Jahrhunderts, in der  Freiheit der Vereinigten Niederlande? Seine 

genaue Kenntnis des Alten Testaments und gewiß auch des Neuen wirft 
Fragen über den philosophierenden „Freidenker“ auf, der eine universale 

Ethik in seinem Köcher köcheln hatte.  

Weil die vorgeschriebenen Gebräuche im Tempel und im innersten 

Heiligtum „gewissenhaft beobachtet“ wurden,  daher gab es im Volk „kein 
Gerede und keine Vorurteile“? Der junge Jesus scheint anderer Ansicht 

gewesen zu sein.– 

Modern formuliert: in allen Dingen des religiösen Denkens und Handelns 

verwalteten die Leviten (oder deren Substitute)  eine tabuisierte  
Definitionsmacht. Ob diese Aussage in den langen Jahrhunderten der  

Geschichte Israels durch die Realität als status quo bestätigt wurde?  

Damit glaube ich die wesentlichen Verhältnisse dieses Staates zwar kurz, aber doch deutlich 

klar gemacht zu haben. Ich habe nun noch die Ursachen zu untersuchen, weshalb die Juden so 

oft von dem Gesetze abgefallen[240] sind, weshalb sie so oft unterjocht worden sind, und 

weshalb ihr Staat zuletzt ganz zerstört werden konnte. Vielleicht sagt man, dies sei wegen des 

Volkes Ungehorsam geschehen; allein solche Antwort ist kindisch; denn weshalb war dieses 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Volk ungehorsamer als die übrigen? etwa von Natur? Allein die Natur erzeugt keine Völker, 

sondern nur Einzelne, welche erst durch Sprache, Gesetze und Sitten zu besonderen Völkern 

werden. Nur aus diesen beiden letzten, aus den Gesetzen und Sitten, können die besonderen 

geistigen Anlagen, die besonderen Zustände und die besonderen Vorurtheile hervorgehen.  

[Der Verdacht, Spinozas more geometrico, eine Denkweise, die die jüdische 
Liebe zu geregelten Normsätzen durchblicken läßt, könnte auch seine 

Darstellung des historischen Israel geprägt haben, erhärtet sich: Die ersten 
Paragraphen und Kapitel zeigen das Ideal der Sache, „systematisch“ 

(dezimalnumerisch)   hinterher kommt die Realität an die Reihe.  

Zuerst der reine und unbefleckte Plan Jehovas mit Moses als Retter und 
Erlöser, dann dessen geschichtliche  Ausführung bis zur Endkatastrophe im 

Jahr 70 nach christlicher Zeitrechnung, - im Jahr 3832 nach jüdischer 

Zeitrechnung. 

Wie konnte es geschehen, daß ein Volk, das treu zu seinem Gott halten 
sollte, „so oft“ vom Gesetz abgefallen ist? lautet Spinozas überleitende 

Frage. Darauf müssen wir (wohl nicht nur als Nichtjuden) zurückfragen: 

„Gesetz“,  in welchem Sinn dieses Wortes?   

Ist „Gesetz“ in seiner Totalität (vermutlich mehr als tausend 
Spezialgesetze) gemeint oder „Gesetz“ als ein Grundstock der mosaischen 

Gesetze, die unbedingten (Grund)-Gehorsam fordern? Jenes ist als Gesetz 
illusionär, weil sich dessen Vielheit, gerade nicht aus „Zehn Gebots-

Gesetzen“ ableiten läßt, dieses Gesetz reduziert sich auf eine einfache 

Glaubensforderung:  Du sollst  dem  Gott Deiner Väter gehorchen.  

(Daß unserem Denken, das bereits viele Stadien der Vernunft durchlaufen 

hat, das Patriarchalische des jüdischen Denkens nicht mehr in den Sinn will, 

steht auf einem anderen, auf einem späteren und postreligiösen  Blatt.) 

Unausgegoren ist auch Spinozas Denken, das zunächst den „Einzelnen“ als 
völkerzeugendes Prinzip einführt, um noch im selben Satz das Triumvirat 

von Sprache, Gesetzen und Sitten als reales und wirkliches Prinzip 

nachzuschieben.  

Als Grund und Ursache des oftmaligen Abfalls der Israeliten eine oder deren 

„Natur“ zu behaupten, wird als kindisch abgetan. Spinoza kennt die Aporien 

eines sich selbst begründenden Naturrechts, dieses wäre erst recht ein 

Abfall vom Grund aller Rechte, es wäre der Abfall aller Abfälle.  

Aus unserer rationalen Sicht auf die Dinge der Religionen und ihrer 

Geschichte scheint eine einfache Antwort auf Spinozas „Abfall-Frage“ 
möglich: Lebendige geschichtliche Kollektive, als da sind Völker, Kulturen 

und Religionen, müssen teils im Inneren, teils im Äußeren ihrer 
Institutionen große Veränderungen hervorbringen oder/und erleiden. Sie 

bewegen sich als bewegte Teile in einem Teich, der sich seinerseits bewegt, 
in Richtungen und auf Ziele hin,  die in den Teilen nur erkennbar wären, 



wenn ein Teil außerhalb des Teiches auf dessen Bewegungen herabschauen 

könnte.  

Wohlgemerkt: nicht nur auf die anderen (nicht wenige!)  Teile, sondern 
zugleich auf die Bewegung des Ganzen selbst. Die Teile haben ihre 

Bewegung zwar angestoßen, wie Moses in Ägypten, dann aber treten 
andere Teil dem ersten Teil von außen nahe und beginnen Streit und Kampf. 

Und zugleich erhebt sich Streit und Kampf auch im Inneren, weil sich der 

Wille Moses so, aber auch anders deuten und tradieren läßt.   

Wie konnte es dem gesetzesgetreuesten Volk aller Völker geschehen,  
zweimal unterworfen und in die Sklaverei geführt zu werden? Und später 

seinen Allerheiligsten Tempel in Jerusalem stürzen und brennen zu sehen? 
Und nochmals später, von einer selbsternannten Kulturnation Europas in 

einen Holocaust geführt zu werden. Und zuallerletzt, von den anderen 
Kulturnationen des altgewordenen Kontinents gezwungen zu werden, mit 

seinen Todfeinden einen gemeinsamen Staat, mit allem, was „kulturell“ 

dazugehört, zu organisieren?]  

  

Wenn also auch wirklich die Juden ungehorsamer wie andere Sterbliche gewesen wären, so traf 

dies ihre fehlerhaften Gesetze und Sitten. Allerdings hätte Gott, wenn er ihren Staat hätte 

dauerhafter machen wollen, ihnen auch andere Rechte und Gesetze und eine andere Verwaltung 

derselben geben müssen. Man kann deshalb nur sagen, dass Gott ihnen schon gezürnt habe, 

nicht blos, wie Jeremias XXVII. 31 sagt, von der Erbauung der Stadt ab, sondern schon von 

dem Erlass der Gesetze ab. Dieses bezeugt auch Ezechiel XX. 25 mit den Worten: »Denn ich 

gab ihnen keine guten Einrichtungen und keine Rechte, nach denen sie leben konnten, und ich 

habe sie verunreinigt mit ihren Gaben, indem ich alle Oeffnung der Gebärmutter (d.h. das 

Erstgeborne) zurückwies, damit ich sie verdürbe, und sie erkenneten, dass ich Jehova bin.« 

Damit diese Worte und die Ursache der Zerstörung recht verstanden werden, ist festzuhalten, 

dass zuerst die Absicht war, den ganzen heiligen Dienst den Erstgebornen zu übergeben und 

nicht den Leviten (Num. III. 17).  

[Es scheint, daß Spinoza diese wüsten Phantasien erlauchter jüdischer 
Propheten für „bare Münze“ genommen hat, wie vermutlich auch den 

jüdischen Anfang der Welt im Jahre 3761 vor unserer Zeitrechnung. Israel 
lebt somit im uneinholbaren sechsten Jahrtausend, und alle 

nachkommenden Religionen des Okzidents und Orients haben für immer 
das Nachsehen.  Ein Malheur, das uns nicht unterlaufen kann, bemerken 

dazu einige Weltreligionen des Fernen Ostens. Und weil sich die Gründer 

des Christentums mit Anfangsdaten zur Weltentstehung auffällig 
bescheiden zurückhielten, mußten sich rechenbegabte Kardinäle und 

Bischöfe um ein neues Nachrechnen des genauen Beginns der Schöpfung 
lange Zeit vergeblich abmühen, ohne das Scheitern ihres Versuchs jemals 

erkennen und anerkennen zu können.  

Mit seinen „luziden“ Propheten versucht Spinoza mit etwas sophistischer  
Popuralphilosophie in einen theologischen Streit  zu geraten: Den Grund des 



israelischen Abfall-Übels könnte man Jehova in die Schuhe schieben: da 
dieser die Gesetze des auserwählten Volkes diktiert  und festgelegt hat, 

muß ihm ein schwerer Lapsus unterlaufen sein:  

Das gehorsamste Volk könnte falschen Gesetzen gehorcht haben. Doch 

damit rennt Spinoza nur eine weitere offene Prophetentür ein: Auch der  
phantasiebegabte Ezechiel weiß, wie man einen Abfall-Streit unter den 

Israeliten für Jahrtausende zündet: Jehova selbst wollte sein Volk mit 
selbstwidersprüchlichen Gesetzen in die Irre führen. Nur ganz en passant 

deutet Spinoza den realen  Grund dieses Prophetenstreites (um des Kaisers 
Bart) an. Nicht die Leviten waren anfangs als „Tempelkaiser“ vorgesehen, 

es sollten die Erstgeborenen (jeder Adels-Familie?) auserkoren sein.]    

Allein nachdem Alle ausser den Leviten das Kalb angebetet hatten, sind die Erstgebornen 

verstossen und verunreinigt worden, und an deren Stelle sind die Leviten erwählt (Deut. X. 8), 

welche Veränderung mich, je länger ich sie betrachte, um so mehr zwingt, in des Tacitus Worte 

auszubrechen, dass Gottes Absicht damals nicht deren Sicherheit, sondern die Rache gewesen. 

Und ich staune, dass der Zorn in der himmlischen Seele so gross gewesen, dass er selbst die 

Gesetze, die immer nur die Ehre des ganzen Volkes, sein Wohl und seine Sicherheit bezwecken, 

in der Absicht, sich zu rächen und das Volk zu strafen, abgefasst, so dass die Gesetze keine 

Gesetze, d.h. nicht[241] das Heil des Volkes, sondern seine Strafe und seine Busse wurden.  

 [Mit Interesse und Lust scheint sich Spinoza in die Intima und Interna 
„seiner“ Altvorderen eingelassen zu haben. (Warum hätte er sie sonst „für 

bare Münze“ nehmen sollen?). Indem er sich strikt an den Text des AT hält, 
kann er sofort mit einem „Kalb“ beginnen, das alle angebetet haben, nicht 

aber die Leviten.   Indem er sich einer „religionsideologischen“ alias 
theologischen Propheten-Erzählung überläßt, kann und muß er alles für 

bare Münze nehmen und jegliche Entmythologisierung, die zu seiner Zeit 
ohnehin kein „Paradigma“ war, „nicht einmal“ zurückweisen. Spinoza fragt 

wie ein Märchenleser und -erzähler unserer Tage: Wie war das wirklich mit 

Hänsel und Gretel? Antwort: lies nach bei den Gebrüdern Grimm, sie haben 

aufgeschrieben, was wirklich geschehen ist.  

Die Tierkulte der Ägypter, später die Opferkulte anderer Nachbarn im 

Norden und Osten „Israels“ (eine erst noch entstehende Entität der 
Weltgeschichte) bleiben unterm Radar der Spinoza-Sonde verborgen. Daher 

wissen wir, daß wir nicht wissen, was damals geschah, wenn wir treugläubig 

das AT lesen.   

Lediglich ein paar Frühhistoriker (Ägyptologen), die eruieren konnten, wie 
die „Erstgeborenen“ unrein wurden, nähern sich einem Wissen über die 

wirkliche Genese des frühen Israel. Dabei sollten sie nicht dem modernen 
Vorurteil unterliegen, die religiösen Aussagen der (in sich 

meinungsgeteilten) Priesterkasten als irreale Erfindung abzutun, als 
„biblische Erzählungen“, die mit dem realen Leben und Dienen der Israeliten 

nicht zu tun haben. „Unrein“ war keine biologische Tatsache.   

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Die gedachten  Erstgeborenen wurden wegen ihrer Zugehörigkeit  zu einem 
schwindenden Opferkult, der von den aufsteigenden Priestern des Leviten-

Stammes als  Jahwe-feindlich erkannt worden war, aus der Gemeinde der 

auserwählten Israeliten ausgeschlossen.  Über die stattgehabten Kämpfe 
verliert die Bibel kein Wort. Grund:  auch diese Geschichte wurde von der 

siegreichen Partei der Propheten geschrieben.  

Angesichts der Veränderungen (im Glauben der Israeliten, schon bald nach 
Moses), die Spinoza durch die heiligen Prophetentexte hindurchschimmern 

sieht, nimmt er Zuflucht bei Tacitus, um seinen Verdacht gegen einen 
„malignen Jehova“ zu  wiederholen. Dieser wollte sich an den sündigen 

Moses–Anhängern gleichsam in einem ewigen Voraus rächen. Kein Christ 
und kein Religionsphilosoph , der bei dieser Stelle nicht an die 

Erbsündenlehre des NT denken muß. Und  natürlich kann keine Religion der 

Ur-Frage ausweichen: ist er nun gut oder böse, der Erbe Adams? Teils, teils, 
lautet eine erste Vernunftantwort, die unmittelbar, durch ihre 

Unbestimmtheit,  weitere Antworten einfordert. Unvernünftig sind demnach 
zwei Antworten. A) er ist radikal und unabänderlich böse, B) er ist von Natur 

aus gut und vollkommen gut.   

 

Mit seiner Antwort neigt sich Spinoza der unvernünftigen Seite zu, obzwar 

staunend, aber doch entschieden: Ein strafender Gott war und bleibt Israels 
Schicksal. Auch seine positiv-affirmativen Normen (Moses Gesetze) sind 

dazu bestimmt, den Untergang Israels herbeizuführen. Wie reagierten die 
jüdischen Geistlichen demnach auf die Katastrophe des Jahres 7o alias, und 

wie reagierten sie auf die Machtübernahme der Nationalsozialisten 1933  in 
Deutschland, nachdem deren Massenvernichtungsideologie  nicht mehr  zu 

verschleiern war? In beiden Fällen: immer auch eingedenk jener 
Prophetenworte,  die eine „verdiente Schuld“  über Israel ausgesprochen 

hatten. Es war und ist die jüdische Seite des islamischen Kismet.   

Aber die aktuellen Pogrome und Kriege der Araber (und Schiiten)gegen 

Israel  erfolgen in einer radikal veränderten Zeit, deren Gründe der 
Philosophie Spinozas noch verborgen blieben. Sie lassen wohl auch die 

meisten heutigen Rabbis in den Synagogen vor einer einfachen 

Wiederholungsrezitation von Ezechiel und Co. zurückschrecken.]   

 

Denn alle Geschenke, welche sie den Leviten und Priestern zu bringen hatten, und auch dass 

sie die Erstgeburt einlösen mussten und den Leviten ein Kopfgeld zahlen, und endlich, dass die 

Leviten allein den Zutritt zu dem Heiligthum hatten, waren das stete Zeugniss der Unreinigkeit 

und Verstossung der Uebrigen. Ferner konnten die Leviten ihnen stets Vorwürfe machen. Denn 

unzweifelhaft befanden sich unter so vielen Tausenden lästige Religionsgrübler; deshalb hatte 

das Volk die Neigung, die Thaten der Leviten, die ja auch Menschen waren, zu beobachten und 

Alle des Vergehens um Eines willen anzuklagen. Daher erhoben sich fortwährend schlimme 



Gerüchte, und sie wurden unmuthig, dass sie müssige und verhasste Personen, die nicht mit 

ihnen verwandt waren, ernähren mussten, namentlich wenn das Getreide theuer war.  

[Die römische Variante der Ambivalenz von Gut-Böse (in Gott bzw.  den 
Göttern selbst) ist bekannt: Die Übernahme der Republik durch ein 

römisches Kaisertum (für Tacitus ein Majestätsverbrechen am Souverän des 
populus romanus), führte zum Aufstieg als „Hegemon“ der antiken Welt, - 

und zum Untergang desselben Hegemons ein paar Jahrhunderte später. 
Und es war den Römern relativ gleichgültig, ob die Sibyllinischen Bücher 

auch über diesen „Widerspruch“ einen prophetischen Vers geäußert haben 

könnten.  

Die „Kopfsteuer“ auf jeden ersten Sohn jeder Familie wird nicht die einzige 
gewesen sein.   Die Erhaltung des Tempels (viele Putzfrauen) und die 

Wartung der Tempeldienste (stets neue Opfertiere, stets neuer Weihrauch 
für alle Feste) war nicht billig. Nicht zu vergessen: der Überwachungsdienst 

zur Einhaltung unzähliger Reinlichkeitsvorschriften, zu denen auch die 
Separierung von Männern und Frauen gehörte,  die Jehova als 

unveränderliches Gesetz installiert hatte. 

Als „Religionsgrübler“ (treffender Ausdruck) dürfte sich in seiner Zeit wohl 
auch Spinoza selbst gesehen haben. Die wirklichen Konflikte (durch  viele 

Jahrhunderte) sind damit kaum angedeutet, ebensowenig deren nähere 

Gründe der jeweils aktuellen Ursachen-Anlässe. Die „Auslagerung“ des 
Religiösen war in allen vormoderne Kulturen  einerseits unvermeidlich: 

besondere Institutionen verlangen besondere Orte und speziell gebildetes 
und gehorsames Personal. Andererseits an die Politik der jeweils 

herrschenden Eliten geknüpft, weil eine nicht religiös legitimierte Politik und 

Herrschaft undenkbar war.  

Die Trennung von Politik und Religion war nur embryonal vorhanden. In der 

modernen Kultur hingegen ist sie fundamental, schon weil viele Religionen 
und viele Arten von  Religionsverweigerern auf engem Raum 

zusammenleben. Spinoza scheint im Intrigenfeld seiner Religion, wohl nicht 

nur innerhalb der Synagoge, genügend Erfahrungen gesammelt zu haben. 
Ein Umstand, der ihm auch  große Zurückhaltung auferlegt haben dürfte:  

keine günstige Voraussetzung für eine objektive („wissenschaftliche“) 
Darstellung der jüdischen Religions- und Kulturgeschichte. Was sagte 

Meister Durand dazu?]   

Es ist also nicht zu verwundern, dass in den ruhigen Zeiten, wo die offenbaren Wunder 

aufhörten, und keine Männer mit grossem Ansehn auftraten, der gereizte und geizige Sinn des 

Volkes ermattete und zuletzt von dem Gottesdienst, der zwar göttlich, aber für sie entehrend 

und verdächtig war, abfielen und nach Neuem verlangte; und dass die Fürsten, welche immer 

streben, die Herrschaft allein zu gewinnen, nach einem Wege suchten, wo sie das Volk sich 

verbänden und von dem Hohenpriester abzögen, ihm Alles gestatteten und neue Gottesdienste 

einführten.  



[Ob Spinoza der Widerspruch aufgefallen ist: „ruhige Zeiten“ wären solche 
ohne allzu viele „Wunder“ gewesen, unruhige Zeiten: das genaue Gegenteil. 

Weil um jedes „offenbare Wunder“ ein mächtiger Streit unter den Israeliten 

ausgetragen wurde?  

Auf eine Definition von „Wunder“ läßt sich der Voraufklärer Spinoza lieber 
nicht ein. Ob Reimarus (1694–1768) von Spinoza  (1632–1677) beeinflusst 

wurde? Auch dieser Hamburger  Bibelforscher und Orientalist hat sich der 
Geschichte Israels  seit dem Exodus aus Ägypten gewidmet, vielleicht 

intensiver und durchdringender als der Philosoph Spinoza?  

Wie Spinoza in der Synagoge machte sich auch Reimarus in der 

protestantischen Orthodoxie unbeliebt. Jenem wurde ein  Exodus in den 
Pantheismus, diesem eine Flucht in den Deismus vorgeworfen.  Der 

Verdacht des Letzteren, mit der Auferstehung Jesu könne irgendetwas nicht 
stimmen, wurde provokant gelöst: Die Jünger hätten den Leichnam aus 

dem Grab gestohlen, um mit dem Märchen von der Auferstehung   ihr 
Verkünder-Leben als Apostel einer neuen Jesus-Bewegung zu begründen.  

Für die Lutheraner eine Gotteslästerung sondergleichen. Die Epoche der 

Aufklärung begann sich zu regen, sie war nicht mehr bändigen.  

Vermutlich hat Spinoza hat  seine Darstellung der Geschichte Israels für 
eine Art von „rationaler oder moralischer Erzählung“ gehalten -  mittels 

„offenbarer Wunder großer Männer“,  einer „Ermattung des Volkes“, einer 
Suche nach neuen Gottesdiensten, gewissen wiederkehrenden Kämpfen 

zwischen Fürsten, Volk und Hohenpriestern usf.   Sein Modelldenken läßt 
uns ratlos zurück. Was für alle Fälle der Historie zutreffen soll, das trifft 

keinen einzigen;  eine Landschaft, die von zu weit oben aufgenommen 
wurde, verwandelt sich in  eine (Atlas)Karte.] 

Wäre der Staat, so wie es zuerst die Absicht war, eingerichtet worden, und hätten alle Stämme 

immer gleiche Rechte und gleiche Ehre gehabt, so würde Alles sich in Ruhe erhalten haben; 

denn wer hätte dann das heilige Recht seiner Blutsverwandten verletzen mögen? Was hätte man 

anders wollen können, als seinen Bruder und seine Eltern aus Anhänglichkeit an die Religion 

zu ernähren und ihnen die Auslegung der Gesetze zu überlassen und von ihnen die göttlichen 

Antworten zu erwarten? Ferner wären auf diese Weise alle Stämme weit enger unter einander 

verbunden gewesen, wenn Alle das gleiche Recht zur Verwaltung des heiligen Dienstes gehabt 

hätten, und man hätte nichts zu fürchten brauchen, selbst wenn die Wahl der Leviten einen 

anderen Grund als Zorn und Rache gehabt hätte.[242]  

[Spinozas illusionäre Utopie muß ihm selbst unangenehm aufgefallen sein. 

Er möchte sich als Reserve-Moses vorschlagen, und agiert doch nur als  
ennuyierter Bibelleser, der eine bessere Geschichte anzubieten hat. Wäre 

sein Modell – von Anfang an - praktiziert worden, „hätte man nichts zu 
fürchten brauchen.“  Um mit Tacitus zu antworten: Wäre Caesar Konsul 

geblieben, würde Rom noch heute  als Weltmacht existieren.]  

 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Allein sie hatten, wie gesagt, einen auf sie erzürnten Gott, welcher, um die Worte des Ezechiel 

zu wiederholen sie durch ihre Geschenke verunreinigte und alle Erstgeburt der Mutter 

zurückwies, damit er sie vertilge. Dies wird auch durch die Geschichte selbst bestätigt. Sobald 

das Volk in der Wüste Muß hatte, waren viele Männer und nicht von dem gemeinen Volke über 

diese Wahl ungehalten und begannen zu glauben, dass Moses nicht nach Befehl Gottes, sondern 

nach seinem Belieben Alles einrichte; weil er nämlich seinen Stamm vor Allen ausgewählt und 

das Amt des Hohenpriesterthums seinem Bruder in Ewigkeit verliehen hatte. Sie begannen 

deshalb einen Aufruhr und gingen ihn mit dem Geschrei an, dass sie Alle gleich heilig seien, 

und dass er selbst in ungerechter Weise sich über Alle erhebe.  

[Einen Rachegott am Busen nähren, ist die Geburt eines Selbsthasses, dem 
auch der Religionsgründer machtlos gegenüber stand. Warum hat Jehovah 

nicht für einen dauernden Frieden unter den Stämmen gesorgt, warum hat 
er sie zu einer den Marterwanderung durch eine  lange Geschichte 

verurteilt. Ein Nest nicht von Widersprüchen, sondern ein Nest von 
illusionären Fragen, die nur durch radikale Veränderung des Gottes-

Paradigmas zu entsorgen sind.  

Spinoza, steht zu vermuten, muß die streitenden Gegensätze in seiner 
Synagoge als Wiederkehr ihre streiterfüllten Gründungstage unter Moses  

erlebt haben.     

Zentral dürfte diese Streitfrage gewesen sein: welcher Stamm soll die 

Ämter des Hohenpriestertums übernehmen? Weder mit Vernunft- und 
durch Wundergründe(n) war diese Frage zu klären. Moses mußte ein 

Machtwort sprechen. Ein Machtwort mit welcher Legitimation?  

An der Vakanz einer verbindlichen Antwort entzündete sich der 

schismatische Aufruhr: Jeder Stamm sei so heilig und berufen wie jeder 
andere. Wurde aber eine Turnus-Lösung vorgeschlagen, war offensichtlich, 

daß die Tradition gebrochen wird: jeder Stamm hätte sein Eigenes 
hinzugetan, und der Frevel eines ungehorsamen Gehorsams wäre chronisch 

geworden. Religiöse Gründungsworte haben Macht-einsetzende Kraft. Und 
am Selbstwiderspruch  einer Selbstbegründung   durch Selbsterklärung 

krankt jede Offenbarungsreligion.] 

Moses konnte sie durch keine Gründe beruhigen, sondern Alle wurden mittelst eines Wunders 

zum Zeichen seines Glaubens vernichtet. Daraus entstand ein neuer und allgemeiner Aufstand 

des Volkes; denn sie glaubten, Jene seien nicht durch den Richterspruch Gottes, sondern durch 

die Kunst des Moses vernichtet worden. Nach grossem Blutvergiessen und Pest beruhigte er sie 

endlich, aber so, dass Alle lieber sterben als leben wollten. Der Aufstand hatte zwar aufgehört, 

aber die Eintracht war nicht eingetreten. Die Bibel bezeugt dies Deut. XXXIII. 21, wo Gott, 

nachdem er dem Moses verkündigt, dass das Volk nach seinem Tode von dem göttlichen Dienst 

abfallen werde, ihm sagt: »Denn ich kenne sein Begehren, und was es heute vorbereitet, so 

lange ich es noch nicht in das Land geführt haben werde, wie ich geschworen habe.« Und bald 

darauf sagt Moses dem Volke: »Denn ich kenne Euren Aufruhr und Euren Ungehorsam. Wenn 

Ihr, so lange ich mit Euch gelebt habe, aufrührerisch gegen Gott gewesen, so werdet Ihr es nach 

meinem Tode noch mehr sein.«  

 



[Zureichende Vernunftgründe in den Fragen der Religionsgründung  würden 
Religionen überflüssig machen. Dies zu wissen, ist eine notwendige Beigabe 

des Charismas aller Religionsgründer. Sie sind daher ihr eigenes „Wunder“ 

und werden als solches verehrt und als Imperativ bedingungsloser 
Nachfolge anerkannt.  - Um zum Glauben  zu kommen, hatte auch Kant, 

nach Abschluß seines Systems, seine Vernunft  verabschiedet.  Aber als 
Philosoph konnte er nicht  dem „Lehrer des Evangelii“ folgen, er mußte 

einem „umgreifenderen“ Gott folgen, für den ihm der „Himmel über mir“ 

und das „moralische Gesetz in mir“ als zureichende „Zeichen“ genügten.  

Dies bedeutete im Klartext eine „negative“  Vernunftaussage: weder der 

Himmel (die  Natur) noch die Moralität (der Geist) sind empirisch ableitbar. 
Es könne daher keine Wissenschaften (auch keine Philosophie) geben, 

weder naturwissenschaftlich-evolutionäre, noch geisteswissenschaftlich 

historiologische,  die irgendwelche „Beweise“ finden könnten, um ihre 
„Deduktionen“ glaubhaft und realitätsfähig zu machen. Hegel wandte 

dagegen ein, daß unsere Vernunft, von der des alles erschaffenden und 

tragendes Gottes nicht so getrennt sein könne, wie Kant voraussetze.  

Von diesen menschheitlich späten Fragen konnte beim ersten Charismatiker 

des Monotheismus - nach Abraham - keine Rede sein. Dieser mußte sich 
und die Seinen erst noch aus der mythischen Archaik Altägyptens 

„herausarbeiten.“  

Grell übertreibend ist Spinozas These, Moses hätte auch Bürgerkrieg 

(Blutvergießen) und Pest als zureichende Überzeugungsmittel eingesetzt. 
Aber vielleicht ist sie so verkehrt nicht, wie sie uns aus heutiger Sicht, (auch 

im Blick auf das umkämpfte Israel von 2025) erscheint. „Herausarbeiten“ 
ist ein Wort, das sich nicht näher erklärt hat.  Wie und woraus muß sich der  

heutige Islam noch herausarbeiten, um andere Gründungslegenden zu 

finden?]  

 

Und so geschah es auch wirklich, wie bekannt ist. Daher kamen die vielen Neuerungen, die 

grosse Ausgelassenheit, Ueppigkeit und Sorglosigkeit, wodurch Alles schlimmer zu werden 

begann, bis sie nach häufigen Unterjochungen das göttliche Recht völlig brachen und nach 

einem sterblichen König verlangten, damit der Königssitz des Reiches kein Tempel, sondern 

ein Hof sei, und alle Stämme nicht mehr gemeinsame Bürger durch das göttliche[243] Recht 

und Hohepriesterthum, sondern durch den König wären. Dies gab starken Anlass zu neuem 

Aufruhr, woraus zuletzt der Untergang des ganzen Staates hervorging. Denn was können die 

Könige weniger ertragen, als ein bittweises Regieren, wo sie über ihre Herrschaft noch eine 

andere sich gefallen lassen sollen? Erst wurden sie aus den Bürgern erwählt und waren mit der 

Würde, zu der sie gelangt, zufrieden; allein nachdem die Söhne die Herrschaft vermöge des 

Erbrechts erlangten, begannen sie allmählich Alles zu verändern, damit sie die Herrschaft allein 

hätten, deren grösseren Theil sie entbehrten, so lange die Gesetzgebung nicht von ihnen 

ausging, sondern von dem Hohenpriester, welcher die Gesetze in dem Heiligthum verwahrte 

und dem Volke erklärte.  

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


[Wie „gegenwärtig“ Spinoza das AT als gesamte Heilsgeschichte Israels 
nahm, zeigt uns sein „wie bekannt“ ist. – Welcher Zusammenbruch welchen 

mosaischen Gottesstaates hier benannt wird, ist aus der Bibel nur bedingt 

zu verifizieren. Spinozas scheint auf einen historisch ersten Gottesstaat 
anzuspielen, aber Berichte, die oft erst nach Jahrhunderten und nach 

theologischer Prüfung redigiert und als „bibeltauglich“ zugelassen wurden, 

werfen mehr Fragen als Antworten auf.  

Nach Spinozas Wortlaut hätte man einen Gottesstaat zugunsten einer 

(ersten?) Monarchie abserviert. (Welche kuriose Art von „Priester-König“ ist 
eigentlich der von Komeinis Gnaden installierte Chef-Ayatollah im heutigen 

Iran?)  

 In jenem regierte  „formell“ Jehova,  doch in Wahrheit und Wirklichkeit  

regierten „große Scharen“ von  begeisterten, aber hoffnungslos 
zerstrittenen Priestern (samt fanatischen Stammanhang). In dieser folgte 

Aufruhr auf Aufruhr, mit anderen Worten: Könige wurden gewechselt wie 
die Hemden. Ein  permanenter Wechsel zwischen Wahl- und Erbmonarchie 

brachte dann die geschassten Hohenpriester wieder auf die Bühne der 
Macht zurück. Diese scheinen die Legislative der damaligen „postmodernen“ 

Monarchie unter  Tabu und Sicherheitsverwahrung gebracht zu haben,  - 
um diese zu retten und ihre eigenen verlorenen Privilegien 

zurückzugewinnen.   

Ein Echo davon sehen wir noch bei den Römern: wenn sich allzu viele neue 

Gesetze in Privat- und Zivilrecht  auftürmt hatten, wurden die Sybillinischen 
Bücher der Anfangszeit befragt. (Die Rechtsgelehrten und politischen 

Entscheider von heute (EU und Nationalstaaten) tun sich leichter: Jeden 

zweiten Tag finden sie neue Normen und setzen neue Gesetze fest.)]   

Dadurch waren sie wie Unterthanen an die Gesetze gebunden und konnten sie nicht abschaffen 

oder neue mit gleichem Ansehn geben. Das Recht der Leviten schloss die Könige ebenso wie 

die Unterthanen als Laien von der Verwaltung der Heiligthümer aus, und die ganze Sicherheit 

ihrer Herrschaft hing von dem Willen blos eines Einzigen ab, der als Prophet galt, wovon sie 

die Beispiele schon erlebt hatten. Denn Samuel gab dem Saul mit grosser Freiheit Befehle und 

konnte leicht wegen eines Fehltrittes Saul's die Herrschaft auf David übertragen. Deshalb hatten 

die Könige einen Herrscher über ihrer Herrschaft und regierten nur bittweise.  

   

[Wenn ein oberster Prophet (der sich unter den Leviten durchgesetzt hatte) 

über  die auserwählte  Auslegung und Anwendung der für heilig geltenden 
Gesetze verfügt,  haben Monarch und Volk „wenig zum Lachen“. Was die 

moderne Richterdemokratie, die sich in Europa vorwagt, von der 
archaischen der „abrahamitischen Völker unterscheidet, ist evident. Die EU 

hat  jeden Gottesbezug aus ihrer „Verfassung“ eliminieren lassen. 

Die Analogien zum Gottesgnadentum der vormodernen Monarchien, etwa 

in Frankreich und England, Spanien und Österreich sind nicht zu übersehen. 



Der Sonderfall Italien mit einem realen Gottesstaat in seiner Mitte, brachten 
die Aporie dieser katholischen „Zweistaatenlösung“ im 19. Jahrhundert zu 

Bewußtsein. Folglich mußte gegen das Papsttum entschieden werden, 

diesmal ohne den Einfluß von Lutheranern und anderen Protestanten.  ]  

 

 

Um dies zu beseitigen, liessen sie andere Tempel und Götter einweihen, damit die Leviten nicht 

mehr befragt zu werden brauchten; dann suchten sie nach Personen, die im Namen Gottes 

weissagten, damit sie Propheten hätten, welche sie den wahren gegenüberstellen könnten. 

Allein alle ihre Versuche erreichten nicht den Zweck; denn die Propheten waren auf Alles 

vorbereitet und warteten die passende Zeit ab, nämlich den Eintritt des Nachfolgers, dessen 

Herrschaft, so lange noch das Andenken des Vorgängers lebendig bleibt, immer schwankend 

ist. Dann konnten sie leicht, auf die göttliche Autorität gestützt, irgend einen feurigen und durch 

Tugend ausgezeichneten König einführen, der das göttliche Recht wiederherstellen und die 

Herrschaft oder einen Theil desselben mit Recht besitzen konnte. Aber auch die Propheten 

konnten damit nicht weiter kommen; denn wenn sie auch[244] den Tyrannen loswurden, so 

blieben doch die Ursachen, und das Ergebniss war, dass sie mit vielem Blutvergiessen nur einen 

neuen Tyrannen sich erkauft hatten. Deshalb nahmen die Streitigkeiten und Bürgerkriege kein 

Ende; die Ursachen für die Verletzungen des göttlichen Rechts blieben immer dieselben und 

konnten nur mit dem Reiche selbst beseitigt werden.  

[Welche anderen Götter?, hätten wir gerne erfahren, und welche anderen 

Propheten? Aber zu welchem Zweck hätten wir uns in dieser abgetanen 
Sache schlau gemacht? Daß die seinerzeitigen Monarchen, schon mit dem 

Rücken zur letzten Wand ihrer Regentschaft, versuchen mußten, die 
amtierenden Hohenpriester gegeneinander ausspielen, dünkt uns rational 

und verständlich.  

Geradezu mit Genuß scheint Spinoza die Schläue der  Priester zu 

memorieren: Sie warteten den jeweils nächsten Thronwechsel einfach ab, 
um nach dessen Scheitern, abermals ihren Kandidaten als von  Jahwe 

auserwählten zu präsentieren. Doch die „Streitigkeiten und Bürgerkriegen 
nahmen  kein Ende.“ Folglich erwägt Spinoza, könnte man einwerfen, den 

Geburtsfehler des mosaischen Gottesstaates bei der höchsten Instanz 
selbst einzuklagen. Jehovas Gesetze taug(t)en nicht dazu, ein Vereinigtes 

Israel aller seiner Stämme zu begründen. Sollten sie aus der Diaspora 
jemals wieder nach Israel zurückkehren,- durch ein Wunder, mag dieses 

noch so schwer „erkauft“ werden müssen,  sollten sie sich in den Vereinigten 

Staaten der Niederlande  beraten lassen. ]   

 

Damit habe ich dargelegt, wie die Religion in den jüdischen Staat eingeführt worden ist, und 

wie der Staat sich für immer hätte halten können, wenn der gerechte Zorn des Gesetzgebers 

dessen Fortdauer gestattet hätte. Da dies nicht geschehen konnte, musste er zuletzt untergehen. 

Ich habe hier nur von dem ersten Reiche gehandelt; denn das zweite war kaum ein Schatten des 

ersten, da das Recht der Perser, deren Unterthanen sie waren, in diesem zweiten Reiche galt; 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.
https://www.google.com/search?client=firefox-b-d&sca_esv=0e5638bd23f8e1c5&q=Thronwechsel&spell=1&sa=X&ved=2ahUKEwir5a2Yr4qQAxV00AIHHb1QMXUQkeECKAB6BAgZEAE


und als sie die Freiheit erlangten, maassten die Hohenpriester sich die fürstlichen Rechte an und 

erlangten dadurch die unbeschränkte Herrschaft. Damit entstand für die Priester eine grosse 

Versuchung, zu herrschen und das Hohepriesterthum zu gewinnen, und ich brauche deshalb 

über dieses zweite Reich ein Mehreres nicht zu sagen. Ob aber das erste Reich in seiner 

dauerhaften Verfassung nachzuahmen sei, oder ob es fromm ist, dasselbe, so weit es angeht, 

nachzuahmen, wird aus dem Folgenden sich ergeben. Zum Schluss will ich nur hier bemerken, 

dass, wie ich früher angedeutet, aus dem in diesem Kapitel Angeführten hervorgeht, dass das 

göttliche Recht oder die Religionsverfassung aus einem Vertrage entspringt, ohne welchen nur 

das natürliche Recht vorhanden ist. Deshalb waren die Juden zu keiner Frömmigkeit gegen die 

Völker verbunden, welche an diesem Vertrage keinen Theil genommen hatten, sondern sie 

hatten nur gegen ihre Mitbürger Pflichten.[245]  

[Spät aber doch, teilt uns Spinoza mit, daß er lediglich vom „ersten Reich“ 
berichten wollte. Warum aber das letzte Reich nach der Niederlage  von 

70(...) untergehen mußte, weiß er auch: Jehovas Zorn wurde gehindert, 
seine Gerechtigkeit über  den Fortgang des jüdischen Staates walten zu 

lassen. Lebte Spinoza heute, und hätte er die Entwicklung seit, sagen wir,  
1800 in Europa wenigstens vom Hörensagen mitbekommen:  er würde sich 

über seine kurzsichtigen und verblendeten Urteile über das  Sein und 

Werden Israels schmerhaftest  kränken.  

Erwähnt werden noch einige Beispiele des Schwankens Israels zwischen 

Hohenpriester- und Fürstentum und schlußendlich die Fremdherrschaft der 

Perser über das zweite Reich Israels. Eine Stelle, die „unsere“ Ayatollahs im 
heutigen Iran mit Freude und Zorn zugleich lesen dürften. Wie konnte man 

nur die zionistische Entität den Fängen Allahs entgleiten lassen?  

Spinozas abschließender Hinweis wiederholt nochmals den Kern seiner 
Vertragstheorie: Die Religionsverfassung eines (jüdischen) Staates  könne 

nur aus „göttlichem Recht“ erfolgen, denn neben Jehovas Gerechtigkeit sei 
in dieser Welt nur noch das Naturrecht zu finden. In der Diktion seiner Zeit 

und Philosophie: ein religionsneutrales Vernunftrecht hätte  jedoch den 
Staat Israel und seine Stämme  zu einer „Frömmigkeit“ gegen die (alle) 

Völker verpflichtet, und dieses „Wunder“ wäre  ganz ohne Vertrag und 

Verträge einzufordern gewesen. (Als ob nicht auch Vertrag und Verträge 
einer radikal geschichtlichen und dennoch zugleich vernünftigen 

Entwicklung unterworfen sein könnten.)  

In der Tat: ohne Verträge funktioniert in der großen Politik und 
Weltgeschichte rein gar nichts, aber mit ihnen eine neue Geschichte 

beginnen lassen zu wollen, ist widersinnig, weil Verträge einen  erreichten 
oder erreichbaren Frieden zwischen den verfeindeten Mächten 

voraussetzen. Ein Frieden, ohne denn beispielsweise eine 
„Zweistaatenlösung“ in der heutigen Umwelt Israels nichts als hohle Illusion 

sein kann und überdies: die Vorbereitung der nächsten 

Unterjochungsepoche Israels durch seine Feinde.  

Aber auch wenn ein säkularer Friede Realität wurde, wie in Europa um 2000 
und die Verlockung, ein „Vereinigtes Europa der Vaterländer“ auf der 

http://www.zeno.org/Philosophie/L/Spinoza-Tract.theol.


Grundlage von Verträgen und „Pakten“  zu gründen, unwiderstehlich wurde, 
können Umstände und Ereignisse „dazwischen kommen“, die noch die 

schönsten Hoffnungen und bestgemeinten Absichten zunichtemachen.   

4.10. 2025 

 

 

 


